
        
            
                
            
        

    


 





Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 

 



 

THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾ  

T ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

 

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

   

TẬP 9  

(VCD 081-V  CD 090) 





 

 

 

 

 

 



 



Cẩn dịch: Vọng Tâ  

y Cư sĩ 





 

NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 

 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

MỤC LỤC 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 10 

(VCD 081) ..................................................................................... 11 

PHẨM THỨ TƯ: PHÁP TẠNG NHÂN ĐỊA ............................... 11 

CHÁNH KINH: ........................................................................ 11 

“Giả linh cúng dường hằng sa thánh,  

Bất như kiên dũng cầu chánh giác”.          (tiếp theo) ... 11 

Thứ nhất:“Giả linh cúng dường hằng sa thánh” (tiếp theo) 11 

Cái thứ ba: “Nhiếp thọ chúng sanh” (tiếp theo) ............ 14 

Bước thứ nhất: “Thế giới Tất Đàn”. ........................... 16 

Bước thứ hai: “Vi nhân Tất Đàn”. .............................. 16 

Bước thứ ba:“Đối trị Tất đàn”. ................................... 17 

Bước thứ tư:“Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn”. ..................... 17 

Cái  thứ  tư:  “Vì  đại  Chúng  sanh  khổ  cúng  dường”  (tiếp 

theo) ............................................................................... 20 

Cái  thứ  năm:  “Cần  tu  thiện  căn  cúng  dường”   (tiếp 

theo) ............................................................................... 24 

Tại vì sao nói Giới - Định - Huệ? ................................ 25 

 Tiêu chuẩn của thiện ác là gì?  ................................. 26 

(VCD 082) ..................................................................................... 33 

Cái thứ sáu: “Bất xả Bồ Tát nghiệp cúng dường”  ..... 33 

Làm thế nào chính mình làm Phật? ............................. 33 

Phật pháp là gì? ........................................................... 35 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Cái thứ bảy: “Bất ly bồ đề tâm cúng dường”  ............. 41 

Tâm bồ đề: ................................................................... 43 

 Điều thứ nhất là tâm chí thành.  ............................... 44 

Thứ hai: “Bất như kiên dũng cầu chánh giác”   ................. 54 



(VCD 083) ..................................................................................... 57 

 Nhưng tín tâm tại vì sao có thể thoái?  .......................... 58 

CHÁNH KINH: ........................................................................ 73 

“Nguyện đương an trụ Tam Ma Địa,  

Hằng phóng quang minh chiếu nhất thiết,  

Cảm đắc quảng đại thanh tịnh cư,  

Thù thắng trang nghiêm vô đẳng luân 

Luân hồi chư thú chúng sanh loại 

Tốc sanh ngã sát thọ an lạc 

Thường vận từ tâm bạt hữu tình 

Độ tận vô biên khổ chúng sanh.” .............................................. 73 

Thứ nhất: “Nguyện đương an trụ tam ma địa”   .. .............. 75 

 Tam Ma Địa là gì?  ........................................................ 75 

 Lúc nào thì rơi vào vô minh?  ........................................ 77 



(VCD 084) ..................................................................................... 81 

Thứ hai: “Hằng phóng quang minh chiếu nhất thiết” ........ 82 

 Tại vì sao chúng ta không giác ngộ?  ............................. 83 

4 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Trí tuệ làm sao mà sanh?  .............................................. 84 

Thứ ba: “Cảm đắc quảng đại thanh tịnh cư” ...................... 86 

Thứ tư: “Thù thắng trang nghiêm vô đẳng luân” ............... 96 

 Cái gì gọi là chứng ngộ?  ............................................... 98 



(VCD 085) ................................................................................... 103 

CHÁNH KINH: Tận độ chúng sanh. ...................................... 103 

“Luân hồi chư thú chúng sanh loại 

Tốc sanh ngã sát thọ an lạc 

Thường vận từ tâm bạt hữu tình 

Độ tận vô biên khổ chúng sanh”. ............................................ 103 

Thứ nhất: “Luân hồi chư thú chúng sanh loại” ................ 104 

Thứ hai: “Tốc sanh ngã sát thọ an lạc” ............................ 104 

 Cái thứ nhất “Thân kiến”.  .......................................... 106 

 Biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến.  ........................ 107 

 Tà kiến: ........................................................................ 107 

 Tại vì sao không thể buông bỏ?  .................................. 108 

Thứ ba, thứ tư: .................................................................. 113 

“Thường vận từ tâm bạt hữu tình 

Độ tận vô biên khổ chúng sanh” ...................................... 113 



(VCD 086) ................................................................................... 124 

Trong  “Tứ nhiếp pháp”  thì có 4 loại: ......................... 125 

Cái thứ nhất là “Bố thí”.  ............................................... 126 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Cái thứ hai là “Ái ngữ”. ................................................ 126 

Cái thứ ba là “Lợi hành” . ............................................. 126 

Cái thứ tư là “Đồng sự” . ............................................... 127 

CHÁNH KINH: ...................................................................... 132 

“Ngã hạnh quyết định kiên cố lực 

Duy Phật thánh trí năng chứng tri 

Túng sử thân chỉ chư khổ trung 

Như thị nguyện tâm vĩnh bất thoái”. ....................................... 132 

Thứ nhất: “Ngã hạnh quyết định kiên cố lực” ................. 132 

Thứ hai: “Duy Phật thánh trí năng chứng tri” .................. 133 

Thứ ba: “Túng sử thân chỉ chư khổ trung” ...................... 134 

Thứ tư: “Như thị nguyện tâm vĩnh bất thoái” .................. 136 



(VCD 087) ................................................................................... 145 

PHẨM THỨ NĂM: CHÍ TÂM TINH TẤN ............................... 145 

CHÁNH KINH: “Pháp Tạng tỳ-kheo thuyết thử kệ dĩ, nhi bạch 

Phật  ngôn:  Ngã  kim  vi  Bồ  Tát  đạo,  dĩ  phát  vô  thượng  chánh 

giác chi tâm, thủ nguyện tác Phật, tất linh như Phật”. ............ 147 

Thứ nhất: “Thuyết thử kệ dĩ” ........................................... 147 

Thứ hai: “Ngã kim vi Bồ Tát đạo” ................................... 147 

Thứ ba: “Dĩ phát vô thượng chánh giác chi tâm” ............ 150 

Thứ tư: “Thủ nguyện tác Phật” ........................................ 150 

 Cái gì là mê tình?  .......................................................... 152 

 Cái gì là nói cứu chính mình?  ....................................... 152 

6 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Phân biệt cũng không phải là ý nghĩa là gì?  ................ 153 

Thứ năm: “Tất linh như Phật” .......................................... 155 

 Trí tuệ từ do đâu mà có?  ............................................. 156 

CHÁNH KINH:  “Nguyện Phật  vị ngã quảng tuyên kinh  pháp, 

ngã đương phụng trì, như pháp tu hành”. ............................... 158 

Thứ nhất: “Nguyện Phật vi ngã quảng tuyên kinh pháp”  158 

Thứ hai: “Ngã đương phụng trì như pháp tu hành” ......... 159 

CHÁNH KINH: “Bạt chư cần khổ sanh tử căn bản” .............. 162 

 Phiền não là cái gì?  .................................................... 162 

 Cái gì là “Sanh tử căn bản”?  ..................................... 162 

(VCD 088) ................................................................................... 165 

 Kiến tư là gì?  ............................................................... 166 

 Phật  trong  đại  tiểu  thừa  đều  nói  với  chúng  ta,  Bồ  Tát 

 đến địa vị nào mới không thoái chuyển?  ..................... 168 

 Công phu niệm Phật sâu cạn là như thế nào?  ............ 176 

 Còn có thể vãng sanh hay không quyết định ở tín nguyện 

 có hay không.  ............................................................... 177 

CHÁNH  KINH:  “Dục  linh  ngã  tác  Phật  thời,  trí  huệ  quang 

minh, sở cư quốc độ, giáo thọ danh tự, giai văn thập phương”179 

Thứ nhất: “Dục linh ngã tác Phật thời” ............................ 179 

Thứ hai: “Trí tuệ quang minh” ......................................... 180 

Thứ ba: “Sở cư quốc độ”.................................................. 183 

(VCD 089) ................................................................................... 187 

 Cái gì là nghiệp cũ?  .................................................... 191 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 Năm giới mười thiện tại sao không làm được?  ........... 192 

 Vậy  tại  vì  sao  bạn  có  thể  thoái  tâm?  Tại  vì  sao  bạn  có 

 thể đọa lạc?  ................................................................. 194 

CHÁNH KINH: “Chư thiên nhân dân cập quyên nhuyễn loại”199 

CHÁNH KINH: “Lai sanh ngã quốc, tất tác Bồ Tát” .............. 199 

 Làm Bồ Tát gì vậy?  ..................................................... 200 

(VCD 090) ................................................................................... 207 

CHÁNH KINH:  “Ngã lập thị  nguyện, đô thắng vô số chư Phật 

quốc giả, ninh khả đắc phủ?” .................................................. 207 

CHÁNH KINH: Thế Gian Tự Tại Vương Phật, tức vị Pháp Tạng 

nhi thuyết kinh ngôn: Thí như đại hải nhất nhân đẩu lượng, kinh 

lịch kiếp số thượng khả cùng để. Nhân hữu chí tâm cầu đạo, tinh 

tấn bất chỉ, hội đương khắc quả, hà nguyện bất đắc. .............. 210 

Thứ nhất: “Thí như đại  hải nhất nhân đẩu lượng, kinh lịch 

kiếp số thượng khả cùng để” ............................................ 211 

Thứ hai: “Nhân hữu chí tâm cầu đạo” ............................. 211 

Thứ ba: “Tinh tấn bất chỉ” ............................................... 212 

Thứ tư: “Hội đương khắc quả, hà nguyện bất đắc” ......... 215 

CHÁNH  KINH:  “Nhữ  tự  tư  duy,  tu  hà  phương  tiện,  nhi  năng 

thành tựu Phật sát trang nghiêm. Như sở tu hành, nhữ tự đương 

tri, thanh tịnh Phật quốc, nhữ ưng tự nhiếp” ........................... 218 

CHÁNH KINH: “Tư nghĩa hoằng thâm, phi ngã cảnh giới” .. 218 

Chú giải: ....................................................................................... 228 



8 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





 

 

       KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần) 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 



(VCD 081) 

 

PHẨM THỨ TƯ 

PHÁP TẠNG NHÂN ĐỊA 

(tiếp theo) 





CHÁNH KINH:  

 

“Giả linh cúng dường hằng sa thánh, 

  Bất như kiên dũng cầu chánh giác”.           

(tiếp theo) 

  

 [Dịch nghĩa: 

  

 Giả sử cúng dường hằng sa thánh  

 Chẳng bằng kiên dũng cầu Chánh Giác.] 

Hai  câu  này  cũng  là  kinh  văn quan  trọng nhất 

và  cũng là câu kinh tinh tuý nhất của Kinh Vô Lượng 

Thọ. 

Thứ  nhất:“Giả  linh  cúng  dường  hằng  sa  thánh” 

[Giả linh cúng dường hằng sa thánh] (tiếp theo)   

Cúng dường, phía trước đã từng nói qua với các 

11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







vị  có  tài  cúng  dường,  có  pháp  cúng  dường,  thông 

thường ở trong các kinh Đại Thừa gọi là bố thí, tài bố 

thí, pháp bố thí. 

Nhưng đến trên hội Hoa Nghiêm thì không thể 

nói  bố  thí  mà  nói  là  cúng  dường.  Đạo  lý  này  ở  đâu 

vậy?  “Hoa  Nghiêm”  là  Viên  giáo,  Đại  thừa  là  Biệt 

giáo,  Bồ  Tát  của  Biệt  giáo  cùng  Bồ  Tát  của  Viên 

Giáo kiến địa không như nhau. Hay nói cách khác Bồ 

Tát  của  Biệt giáo  trí  tuệ vẫn chưa viên  mãn đối  với 

chân tướng sự thật, vẫn chưa thể thấy được rõ ràng, 

do đó mà gọi là bố thí, còn đến Bồ Tát Viên giáo kiến 

địa Viên mãn, kiến giải tương đồng với chư Phật Như 

Lai, biết được hư không pháp giới tất cả chúng sanh 

vốn dĩ  là  Phật,  vậy  thì  chúng  ta  đối  với  Phật  không 

thể  gọi  là  bố  thí,  phải  gọi  là  cúng  dường.  Cho  nên 

cúng dường là dùng cái tâm chân thành cung kính để 

tu  bố  thí,  cho  nên  Bồ  Tát  thông  thường  chân  thành 

cung kính chưa đạt đến được trình độ này thì gọi là 

bố thí, còn nếu như trình độ bằng với chư Phật Như 

Lai thì gọi là cúng dường. Do đây có thể biết ai cúng 

dường tất cả chúng sanh? Là chư Phật Như Lai! Chỗ 

này giảng chư Phật Như Lai chính là 41 vị pháp thân 

đại sĩ mà trên kinh Hoa Nghiêm nói, họ là Phật thật, 

không phải Phật giả. 

Ở Thiên Thai trong “Lục tức Phật”1, 41 vị pháp 

thân  đại  sĩ  là  “Phần  chứng  tức  Phật”,  tuy  là  quả 

12 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chứng của họ chưa có viên mãn, nhưng họ đích thực 

chứng được một bộ phận, bộ phận này chính là chân 

như  tánh, cho nên họ biết được hư  không pháp giới 

tất cả chúng sanh vốn dĩ là Phật, do đó đối với tất cả 

chúng  sanh  các  Ngài  đều  xem  họ  là  Phật  để  cúng 

dường, bởi vì tất cả chúng sanh vốn dĩ là Phật. Đây 

chính  là  hạnh  Phổ  Hiền.  Nếu  không  đạt  đến  được 

cảnh giới này, còn có Phật, có Bồ Tát, có chúng sanh, 

nên đối với Phật thì cúng dường, đối với chúng sanh 

thì dùng bố thí, cái tâm cung kính này đã bị suy kém 

rất  nhiều,  không  thể  giữ  được  tâm  cung  kính  viên 

mãn. Cái điểm này rất đáng được chúng ta phản tỉnh, 

chúng ta phải nên học tập, học tập cung kính tất cả, 

đó gọi  là  học  Phật,  bạn  làm  đến  được  cung kính  tất 

cả, đây gọi là thành Phật. Nếu bạn muốn hỏi lúc nào 

thì tôi thành Phật? Lúc nào bạn đối với tất cả chúng 

sanh  đều  là  dùng  cái  tâm  chân  thành  cung  kính  đó, 

không hề khác nhau với chư Phật Như Lai, thì ngay 

lúc đó bạn liền thành Phật, bạn liền chứng  quả, bạn 

liền giống y như chư Phật Như Lai cúng dường tất cả 

chúng sanh. Cái đạo lý này chúng ta không thể không 

biết, không thể không chăm chỉ nỗ lực học tập. 

Khác  biệt  của  phàm  phu  cùng  Phật  chính  là: 

Phàm phu có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, Phật 

thì hoàn toàn buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước. 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Ở trong pháp cúng dường, Bồ Tát Phổ Hiền nói 

cho  chúng  ta  nghe  mấy  loại,  chúng  ta  ở  lần  trước 

cũng  đã  từng  giới  thiệu  qua,  đó  là:  Như  thuyết  tu 

hành  cúng  dường;  Lợi  ích  chúng  sanh  cúng  dường; 

Nhiếp thọ chúng sanh cúng dường; Vì đại chúng sanh 

khổ cúng dường”. Chúng ta đã giảng bốn loại này. 

Cái thứ ba:  “Nhiếp thọ chúng sanh”  (tiếp theo) 

Trong bốn loại này thì “Nhiếp thọ chúng sanh” 

vô cùng quan trọng vì nếu như bạn không thể nhiếp 

thọ chúng sanh thì bạn làm sao có thể giúp đỡ chúng 

sanh? Trong Phật pháp thường gọi là “Phổ độ” chúng 

sanh, ý nghĩa của câu nói này chính là phổ biến, phổ 

biến chính là không có phân biệt, độ chính là giúp đỡ, 

phổ  biến  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  không  có  phân 

biệt. 

Vậy  chúng  sanh  không  tiếp  nhận  thì  làm  sao? 

Bạn đến giúp họ, ngay đến ngó họ cũng không thèm 

ngó, họ cơ bản không thèm nhận tình của bạn, thì bạn 

phải làm sao? Cho nên trong cúng dường liền nêu ra 

có  nhiếp  thọ  chúng  sanh  cúng  dường.  “Nhiếp  thọ 

chúng  sanh”,  ý  nghĩa  của  câu  nói  này  nếu  dùng  lời 

hiện tại mà nói chính là phải làm tốt mối quan hệ của 

mình  và  chúng  sanh,  cái  ý  này  chính  là  như  vậy, 

nhiếp thọ chính là làm tốt quan hệ. 

14 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật dùng phương pháp gì để làm tốt mối quan 

hệ với tất cả chúng sanh? 

Phật  có  bốn  nguyên  tắc,  gọi  là  “Tứ  Nhiếp 

Pháp”, còn thù thắng hơn thì chính là “Tứ Tất Đàn”. 

Tứ tất đàn: 

“Tất  Đàn”,  cái  danh  từ  này  là  Hoa  Phạn  cùng 

hợp  dịch:  “Tất”  là  chữ  Trung  Quốc,  “Đàn”  là  tiếng 

Ấn Độ. “Đàn” là “Đàn na”, chính là bố thí, “Tất” chỗ 

này nếu dùng dùng lời hiện đại ở chúng ta mà nói thì 

“Tất  Đàn”  ý  nghĩa  chính  là  bố  thí  viên  mãn,  bình 

đẳng  bố  thí,  phổ  biến  bố  thí.  Phật  nói  pháp  có  bốn 

loại. Đây đều là nói “Nhiếp Thọ chúng sanh”, bạn lìa 

khỏi bốn loại phương pháp này, thì không làm được 

nhiếp  thọ  chúng  sanh,  cũng  chính  là  nói  bạn  muốn 

cùng  với  tất  cả  chúng  sanh  làm  tốt  mối  quan  hệ  thì 

thật là không dễ chút nào, đặc biệt là xã hội hiện tại 

này,  cha  con  đã  không  còn  thân  ái,  vợ  chồng  cũng 

không còn nói đạo nghĩa, loại quan hệ giữa người và 

người như vậy thì làm sao mà xây dựng? Thế nhưng 

chúng ta tưởng tượng xem, phương thức đó của Phật 

vẫn  còn  làm  được  tốt,  đó  là  “biến  thí”,  là  bạn  phải 

chịu  bố  thí.  Cho  nên  bốn  điều  này,  điều  thứ  nhất 

chính là khiến tất cả chúng sanh sanh tâm hoan hỉ gọi 

là “Thế giới tất đàn”. 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 Bước thứ nhất: “Thế giới Tất Đàn”.  

Thế  giới  tất  đàn  là  trước  tiên  khiến  cho  tất  cả 

chúng sanh sanh tâm hoan hỉ. Muốn khiến cho tất cả 

chúng sanh sanh tâm hoan hỉ, vậy thì  bạn nhất  định 

phải  biết  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỉ  công  đức. 

Nếu  bạn  không  thể  hằng  thuận  chúng  sanh,  mà  bạn 

lại muốn chúng sanh phải hằng thuận ta, vậy thì khó 

rồi,  cần  phải  biết  chính  mình  đi  hằng  thuận  chúng 

sanh. Phật làm ra tấm gương cho chúng ta xem trước 

phải khiến cho họ hoan hỉ. 

 Bước thứ hai: “Vi nhân Tất Đàn”.   

Cái ý này chính là nói mỗi niệm đều nghĩ đến 

lợi  ích  của  họ,  vậy  người  ta  đương  nhiên  hoan  hỉ. 

Còn như mỗi niệm bạn chỉ nghĩ đến lợi ích của chính 

ta, thì bạn sẽ rất khó mà ở chung với người khác. Vì 

mọi người liền tranh lợi, còn chúng ta có thể buông 

bỏ, chúng ta có thể xả bỏ, thoã mản mong cầu của tất 

cả  chúng  sanh,  vì  họ,  mọi  thứ  đều  vì  họ.  Thời  gian 

lâu  dần  về  sau,  họ  sẽ  xem  bạn  là  người  bạn  tri  âm, 

xem thấy con người bạn ở ngay trong một đời này, họ 

cảm thấy rất đáng nương nhờ, vậy bạn kiến nghị cho 

họ,  họ  liền  sẽ  nghe  theo.  Cho  nên đến  bước  thứ  ba, 

vậy mới giúp họ cải đổi tự làm mới gọi là “Đối trị tất 

đàn”. 

16 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Bước thứ ba:“Đối trị Tất đàn” . 

Ở  trong  loại  quan  hệ  thân  thiết  này,  giao  tình 

dài lâu, Bồ Tát mới bắt đầu nói rõ chân tướng của vũ 

trụ nhân sanh, sự thật cùng lý luận của nhân quả báo 

ứng, khuyên bảo họ, chỉ cho họ cái gì là lợi ích chân 

thật? Cái gì là hại? Cái gì là phải? Cái gì là trái? Phải 

quấy lợi hại mới có thể nói, làm cho họ dần dần tỉnh 

ngộ  ra,  biết  được  đoạn  ác  tu  thiện,  phùng  hung  hoá 

kiết  (thông  thường  người  học  Phật  chúng  ta  gọi  là 

tiêu  tai  giải  nạn),  dạy  cho  họ  cái  đạo  lý  này,  đó  là 

Phật pháp sơ cấp. Nhưng đây chưa phải là giúp cho 

họ mục tiêu chân thật, mục tiêu chân thật ở sau cùng. 

Đó là: 

 Bước thứ tư:“Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn” . 

Giúp cho họ thành Phật. Còn như giúp cho họ 

làm  một  người tốt, được phước báo trời người  cũng 

không  tệ,  nhưng  không  cứu  cánh.  Vì  sao?  Vì  con 

người phải  chết  sống không lâu, nên phước của bạn 

hưởng  không  lâu,  vậy  làm  thế  nào  có  thể  học  đến 

không  chết,  không  sanh  không  diệt,  làm  thế  nào  có 

thể gìn giữ phú quý của bạn, ngàn năm vạn thế vĩnh 

viễn  không  suy?  Vậy  thì  phải  làm  Phật,  không  làm 

Phật thì những việc này không thể làm được. Cho nên 

mục tiêu sau cùng là giúp cho họ thành Phật. 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Bạn xem Phật dùng phương pháp xảo diệu đến 

cỡ nào, dùng phương pháp này để xây dựng mối quan 

hệ với mọi người. Quan hệ giữa người và người, họ 

ưa  thích  thì  chúng  ta  tuỳ  thuận,  không  ưa  thích  thì 

chúng ta tránh ra. Đây là giai đoạn thứ nhất. 

Phật Bồ Tát giúp đỡ chúng sanh, thực tế mà nói 

rất  là  cừ  khôi,  nếu  như  con  người  này  cả  đời  đều 

không thể chịu quay đầu, vậy thì phải làm sao? Phật 

có lòng nhẫn nại đợi họ ở kiếp sau, đời sau vẫn không 

chịu quay đầu, Phật Bồ Tát vẫn có lòng nhẫn nại đợi 

họ  đời  sau  nữa.  “Phật  thị  môn  trung  bất  xả  nhất 

nhân”, sau đó bạn mới biết được,  ân đức to lớn của 

Phật  Đà  đối  với  chúng  sanh  không  gì  sánh  bằng, 

không có người nào có thể so sánh, Phật đối với bất 

cứ một chúng sanh nào, chăm sóc đều là đời đời kiếp 

kiếp, từ trước đến giờ chưa từng xả bỏ. 

Có  lẽ  cũng  có  người  nói  “Tôi  không  hề  thấy 

Phật Bồ Tát bảo hộ tôi?” Thực tế mà nói Phật Bồ Tát 

ngày ngày đang ở chung quanh bạn, chính bạn không 

hề cảm giác được Phật Bồ Tát vẫn đang bảo hộ bạn, 

vẫn là đang chăm sóc bạn. Vậy chính mình tại vì sao 

không  cảm  xúc  được?  Nghiệp  chướng  quá  nặng, 

không chịu nghe lời, không chịu nỗ lực học tập, cho 

nên gia trì của Phật Bồ Tát đối với bạn (trên kinh gọi 

là “Minh trì”, không phải là “Hiển trì”) nên chính bạn 

không  có  cách  gì  cảm  giác  được.  Còn  nếu  như  bạn 

18 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính  mình  thành  tâm  thành  ý  học  Phật,  chân  thật 

phát tâm y giáo phụng hành, thì xin nói với các vị bạn 

liền  cảm  giác  được  Phật  Bồ  Tát  mỗi  giờ  mỗi  phút 

đang ở bên giúp đỡ bạn, chưa từng rời khỏi bao giờ, 

sự gia trì này là “Hiển trì”, gia trì rõ ràng, bạn chính 

mình  biết  được.  Vậy  thì  do  đây  có  thể  biết,  phân 

lượng mà chúng ta được Phật Bồ Tát gia trì có nặng 

nhẹ khác nhau, hoàn toàn ở chính mình, cũng có thể 

nói như vậy. 

Gia  trì  của  Phật  Bồ  Tát  là  đối  với  tâm  của 

chúng ta, cái tâm tu học thế nào thì hoàn toàn tương 

ứng với  tâm đó,  chúng ta dụng tâm nhiều  một  chút, 

thiện tâm nhiều một chút, tâm chân thành nhiều một 

chút thì Phật Bồ Tát thêm một phần gia trì. Cái đạo lý 

chính  là  như  vậy.  Cho  nên  có  một  số  đồng  tu  biết 

được rõ ràng Phật Bồ Tát đang gia trì cho họ, còn có 

một  số  chúng  sanh  hoàn  toàn  không  hề  biết,  đạo  lý 

chính ngay chỗ này. 

Cho  nên  nói  đến  “Nhiếp  thọ  chúng  sanh  cúng 

dường”, chúng ta phải nên biết được bốn nguyên tắc 

của Phật. Trong bốn nguyên tắc này vẫn có phương 

pháp, phương pháp này chính là Tứ Nhiếp Pháp: Bố 

thí,  Ái  ngữ,  Lợi  hành,  Đồng  sự.  Còn  trong  “Tứ  tất 

đàn” thì Thế giới Tất Đàn có bốn loại pháp, trong Vi 

Nhân Tất  Đàn cũng có bốn loại pháp, trong Đối Trị 

Tất Đàn cũng có bốn loại pháp, trong Đệ Nhất Nghĩa 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Tất Đàn vẫn là có bốn pháp. Bạn phải biết vận dụng 

Tứ  Tất  Đàn  Tứ  Nhiếp  Pháp,  thì  tôi  tin  tưởng  bạn  ở 

cái thế gian này, bất cứ văn hoá khác nhau nào, bất cứ 

chủng  tộc  khác  nhau  nào,  thậm  chí  đến  tín  ngưỡng 

tôn giáo khác nhau, đều có thể xây dựng quan hệ tốt 

đẹp. 

Thật tế ra mà nói thế gian này người làm việc 

ngoại giao phải nên học tập, vì đây là triết học ngoại 

giao của Phật, lý luận ngoại giao, nếu bạn có thể làm 

được thì nhất định có thể cùng ở chung với nhau rất 

hoà  thuận.  Cho  nên  hôm  nay  tôi  đem  cái  ý  này  bổ 

sung thêm vào Nhiếp thọ chúng sanh, không bổ sung 

thêm  thì  tuy  là  đã  giảng  rồi,  nhưng  quá  trống  rỗng, 

không biết phải thực tiễn vào từ chỗ nào? 

Nghĩ lại Phật Bồ Tát tiếp xúc với tất cả chúng 

sanh, thực tế ra mà nói thật là quá cao minh, tỉ mỉ mà 

suy xét, các Ngài chính là vận dụng Tứ Tất Đàn, Tứ 

Nhiếp Pháp, vận dụng được rất là thỏa đáng, chúng ta 

phải nên học tập. 

Cái  thứ  tư:   “Vì  đại  Chúng  sanh  khổ  cúng  dường” 

(tiếp theo) 

Cần phải nỗ lực đi làm. Vì sao vậy? Mục đích 

của chúng ta là mong muốn tất cả chúng sanh lìa khổ 

được vui, chúng sanh có thể khai ngộ hay không, then 

20 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chốt  ở họ có lòng tin đối với lão  sư  hay không? Có 

kính  ý  hay  không?  Quả  nhiên  có  thành  kính,  có  tín 

tâm, vậy thì cơ duyên khai ngộ liền có. Còn như lão 

sư  nếu  như  không  thể  thay  chúng  sanh  khổ,  mà  lại 

muốn  khiến  tất  cả  chúng  sanh  sanh  tâm  thành  kính 

đối với bạn, sanh lòng tin đối với bạn, thì thật là khó. 

Thích Ca Mâu Ni Phật có thể khiến cho tất cả 

đại  chúng  sanh  khởi  tín  ngưỡng  đối  với  Ngài,  là  vì 

xem thấy Ngài thay chúng sanh chịu khổ. Là như thế 

nào?  Ngài  đem  đời  sống  vật  chất  giáng  xuống  đến 

mức  thấp  nhất,  còn  đời  sống  tinh  thần  của  Ngài  đạt 

đến cứu cánh viên mãn, khiến tất cả chúng sanh xem 

thấy không ai  không bội phục, không ai  không kính 

phục sát đất. 

Đời  sống  của  chúng  sanh  hoàn  toàn  tương 

phản, đời sống tinh thần thì rất là thiếu kém, đời sống 

vật  chất  quá  đầy  đủ,  Phật  muốn  điều  chỉnh  lại  tư 

tưởng sai lầm của chúng ta, hành vi đời sống sai lầm, 

Ngài  biểu  hiện  ra  một  chuẩn  mực  để  cho  chúng  ta 

xem  thấy.  Nếu  như  mọi  người  đều  có  thể  biết  đủ, 

 “Biết đủ thì  thường vui”2,  biết đủ thì xã hội  liền an 

định,  thế  giới  liền  hòa  bình,  bao  gồm  tất  cả  chúng 

sanh, liền chân thật có thể hưởng thụ được đời sống 

hạnh phúc mỹ mãn. 

Thế giới tại vì sao có thể động loạn, là vì bạn 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







không biết đủ, tham cầu không biết chán, nhất định sẽ 

làm  ra  những  việc  tổn  người  lợi  mình.  Vậy  thì  liền 

tạo  thành  căn  nguyên  động  loạn  xã  hội.  Phật  biểu 

hiện ra là biết đủ thường vui, biểu thị thế nào? Duy trì 

sinh  mạng,  nhục  thể  của  chúng  ta  ở  trong  thế  gian 

này, là rất đơn giản. Phật xuất hiện ở Ấn Độ, khu vực 

nhiệt đới, cho nên chỉ cần ba y một bát thì đủ rồi, ở 

nơi đó là nhiệt đới, nên nếu có lạnh hơn thì khi ba y 

đắp lên cũng liền đủ để ấm rồi, buổi tối ngủ nghỉ, ba 

y này chính là miếng đắp, dùng làm mền đắp. Chúng 

ta ở Singapore, trong cái hoàn cảnh này thì ba y cũng 

đủ  rồi.  Tôi  tin  tưởng  Singapore  ở  nơi  khu  vực  này 

buổi tối ngủ nghỉ không cần phải đắp mền bông, nếu 

như  đắp  mền  bông  thì  sức  khoẻ  của  người  đó  nhất 

định  không  bình  thường  rồi.  Cho  nên  nơi  đây  đời 

sống rất đơn giản, rất dễ dàng. Một bát là mỗi ngày ra 

ngoài khất thực, đi xin một bữa cơm, nên cần phải có 

cái bát, bạn xem đời sống đơn giản đến như vậy, rất 

dễ dàng đầy đủ, một bữa cơm ăn no rồi, không việc 

gì, chân thật là an vui không gì bằng. Tụ hợp một số 

học  trò  giảng  kinh  nói  đạo,  bạn  xem  an  lạc  dường 

nào.  Giáo  học  là  việc  vui  bực  nhất  của  nhân  sanh. 

Trong  ngạn  ngữ  Trung  Quốc  chúng  ta  thường  nói: 

 “Đắc thiên  hạ anh tài, nhi  lạc dục chi”  3. Đây là sự 

việc an vui nhất của nhân sanh, cho nên đời sống tinh 

thần của họ phong phú đến như vậy, nhu cầu vật chất 

vừa  đủ  thì  được  rồi,  cho  nên  chúng  ta  hiểu  rõ  được 

cái ý nghĩa này. 

22 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ở  ngay  trong  hoàn  cảnh  đời  sống  trước  mắt 

chúng ta học Phật, quần áo chúng ta có thể mặc được 

ấm, mỗi ngày ăn được no, có được một cái phòng nhỏ 

có thể tránh được mưa nắng, thì đủ rồi. Đủ rồi thì còn 

phải  mong  cầu  cái  gì?  Nếu  còn  mong  cầu  thì  chính 

bạn tìm lấy phiền não. Có rất nhiều người ưa thích ở 

nhà to, tôi ở Hoa Kỳ xem thấy rất nhiều, ở Úc Châu 

cũng xem thấy không ít, các đồng tu mời tôi đến nhà 

họ để dùng cơm, cái nhà đó rất to, sân vườn rất rộng. 

Tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  thì  họ  rất  đáng  thương,  họ  phải 

làm nô tài của phòng ốc, mỗi ngày phải đi làm đã mệt 

muốn  hụt  hơi  rồi,  khi  về  nhà  còn  phải  chỉnh  lý  nhà 

cửa,  trong  đó  ở  nước  ngoài  phần  nhiều  đều  là  trải 

thảm, phải hút bụi, bên ngoài trong sân vườn phải cắt 

cỏ, phải tưới hoa, không còn thời gian, sân vườn càng 

lớn  thì  càng  khổ  cực,  thuê  người  thì  lại  sợ  tốn  tiền, 

nước ngoài thuê người làm là tính thời gian, Hoa Kỳ 

thuê người làm rẻ nhất mỗi một người làm công là 5 

đồng cho một giờ đồng hồ, bạn phải thuê họ đến, làm 

6 giờ đồng hồ thì 30 đồng, đây là giá rẻ nhất, còn giá 

thông  thường  lao  động  phổ  thông  cũng  phải  gần  10 

đồng  một  giờ  đồng  hồ,  bạn  mời  họ  đến  làm  6  giờ 

đồng  hồ  thì  tốn  60  đồng,  cho  nên  không  dám  thuê 

người  làm,  đành  phải  chính  mình  làm.  Cho  nên  tôi 

xem  thấy  những  người  này,  tôi  cũng  không  tiện  để 

nói  ra  nhưng  thực  tế  mà  nói  là  họ  tự  chuốc  lấy  cái 

khổ, làm gì mà có thể tốt hơn được cái phòng nhỏ của 

chúng ta chứ. 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Tôi  nói  tôi ở phòng ưa thích  ở phòng đơn, tôi 

chỉnh lý rất thuận tiện, ra ngoài cái cửa phòng không 

khoá không hề gì, cho dù ra đi bao nhiêu ngày, tôi chỉ 

cần một cái phòng để nằm là đủ rồi, các thứ khác thảy 

đều không cần, quá phiền phức. 

Thích Ca Mâu Ni Phật còn cao minh hơn, ngay 

đến  phòng  nghỉ  cũng  không  cần,  dưới  gốc  cây  ngủ 

một  đêm,  Ngài  chân  thật  được  đại  tự  tại.  Chúng  ta 

vẫn  không  thể  so  sánh  được  với  Ngài,  đây  đều  là 

phàm  phu  chúng  ta  xem  thấy  được.  “Vì  đại  chúng 

sanh khổ cúng dường”, đây là mắt phàm phu chúng ta 

thấy. Còn thực tế ra mà nói đây là Phật thị hiện biểu 

diễn ra cho chúng ta xem. Tuy là thị hiện, nhưng khi 

nghĩ lại thấy đều là chân thật, đây là bổ sung lại chút 

ý nghĩa này. 

Cái thứ năm:  “Cần tu thiện căn cúng dường”  (tiếp 

theo) 

Đây đều xem là cúng dường, đều là giúp đỡ tất 

cả chúng sanh, để họ nghe thấy, để họ thấy được có 

sự cảm ngộ, có thể cảm động người, có thể khiến cho 

người giác ngộ. Nếu họ có được sự cảm ngộ, thì họ 

tiếp nhận cúng dường, họ liền hiểu  rõ, họ biết được 

phải làm thế nào, chính là tiếp nhận cúng dường. Vậy 

thì  mục  đích  Phật  Bồ  Tát  tu  cúng  dường  liền  đạt 

được. 

24 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thiện căn, ở trên kinh Phật thường nói, thiện căn 

thế pháp là không tham, không sân, không si, bao gồm 

tất cả thiện pháp của thế gian, đều từ ba cái thiện căn 

này mà sanh ra. Trái lại, Tham - Sân - Si là cội gốc của 

tất cả pháp ác thế gian, cho nên gọi là ba độc. Ngày nay 

chúng ta gọi là bệnh độc, bệnh độc nghiêm trọng nhất, 

bao gồm tất cả độc ác đều từ nó mà sanh ra. 

Phật ở trong tất cả kinh luận đại tiểu thừa nhiều 

lần khuyên bảo chúng ta, phải  “Cần tu Giới - Định - 

 Huệ,  diệt  trừ  Tham  -  Sân  -  Si”,   dùng  phương  pháp 

của Giới - Định - Huệ, phá Tham - Sân - Si. Nếu như 

các  vị  thể  hội  được  cái  ý  nghĩa  này,  bạn  liền  bỗng 

nhiên khai ngộ. Phật xuất hiện ở thế gian nói ra pháp 

gì?  Chính  là  giảng  Giới-Định  -  Huệ,  hiện  tại  kinh 

điển của nhà Phật, chúng ta chỉnh lý quy nạp thành 3 

loại gọi là Tam Tạng. Tam Tạng gồm có: Kinh Tạng, 

Luật  Tạng,  Luận  Tạng.  Kinh  tạng  nói  “Định  học”, 

Luật tạng nói “Giới học”, Luận tạng nói “Huệ học”. 

Chư  Phật  Như  Lai  xuất  hiện  ở  thế  gian,  không  gì 

khác hơn, chính là nói Giới - Định - Huệ. 

 Tại vì sao nói Giới - Định - Huệ? 

Bởi  vì  chúng sanh có  Tham  -  Sân  -  Si.  Giới  - 

Định - Huệ 3 phương thuốc này là để đối Tham - Sân 

- Si. Hiểu rõ cái đạo lý này, bạn mới có thể nhận biết 

Phật pháp, Phật pháp là gì, bạn liền sẽ rất rõ ràng. 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 Giới học: Lý luận của giới rất sâu, sự tướng rất 

là phức tạp, đó là một  môn đại học vấn. Thế nhưng 

nó có cương lĩnh, nó có nguyên tắc. Nguyên tắc của 

nó  có  8  chữ  “Chư  ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng 

hành”4  

 Tiêu chuẩn của thiện ác là gì? 

Chúng ta cần phải rõ ràng: Phàm hễ tự tư tự lợi 

là  ác,  phàm  hễ  lợi  ích  chúng  sanh  chính  là  thiện.  Ở 

Trung Quốc có một câu ngạn ngữ:   “Người không vì 

 mình  trời  chu  đất  diệt” ,  còn  Phật  thì  dạy  chúng  ta 

không nên vì  chính  mình, dường như  là tương phản 

với quan niệm này của người Trung Quốc. Rốt cuộc 

cái nào là đúng? Phật nói hoàn toàn đúng, đúng ở chỗ 

nào vậy? Phật vì chúng ta nói rõ nguồn gốc của sáu 

cõi,  Phật nói sáu cõi do đâu mà hình thành? Do quan 

niệm tự tư tự lợi mà biến hiện ra. Ngày nay chúng ta 

bất hạnh rơi vào trong sáu cõi, vô lượng kiếp đến nay 

luân  hồi  trong  sáu  cõi,  không  cách  gì  ra  khỏi,  Phật 

dạy chúng ta phải đoạn dứt đi cái quan niệm tự tư tự 

lợi, hành vi tự tư tự lợi buông bỏ, thì bạn liền ra khỏi 

sáu cõi, đây là lợi ích chân thật, Phật nói rất đúng. 

Quan niệm của người thế gian “Người không vì 

chính  mình  trời  chu  đất  diệt”,  đây  là  người  Trung 

Quốc  nói.  Còn  người  nước  ngoài  thì  rất  xem  trọng 

quyền  cá  nhân,  pháp  luật  nước  ngoài  có  quyền  cá 

nhân. Quyền cá nhân là gì? Là quyền tự tư tự lợi. Vậy 

26 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thì  quyết  định  không  thể  ra  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi 

được. Tại vì sao vậy? Pháp luật qui định bảo đảm bạn 

ở  trong  sáu  cõi  luân  hồi,  không  để  bạn  ra  khỏi,  bạn 

còn có thể ra khỏi sáu cõi  luân hồi  hay sao? Không 

thể  ra  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi.  Vậy  thì  Phật  liền  nói 

quyết định thời gian bạn ở trong ba đường ác sẽ dài, 

thời gian bạn ở trong ba đường thiện ngắn, đặc biệt là 

ở cõi người. 

Cho  nên  ở  trong  sáu  cõi,  ba  đường  ác  là  quê 

hương, ba đường thiện chỉ đi lại để tham quan du lịch 

thôi. Lần này chúng ta đến tham quan du lịch, cũng 

xem là không tệ vì có thể gặp được Phật pháp, nên sự 

việc này đem làm cho rõ ràng. Cho nên bạn chân thật 

làm cho rõ ràng, làm cho tường tận rồi, bạn liền biết 

được cái nào là lợi? Cái nào là hại? Quyết định xả bỏ 

Tham  -  Sân  -  Si,  quyết  định  xả  bỏ  danh  vọng  lợi 

dưỡng,  năm  dục  sáu  trần.  Năm  dục  là  “Tài,  Sắc, 

Danh,  Thực,  Thuỳ”,  phải  xả  bỏ.  Phật  nói  “Tài,  Sắc, 

Danh, Thực, Thuỳ” là năm điều gốc của địa ngục. Tại 

vì  sao  nói  địa  ngục  là  quê  hương?  Các  vị  thử  nghĩ 

xem  5  điều  này,  tham,  ai  không  tham  ái?  Ai  không 

muốn có được? Bạn tham ái, bạn có được, thì đi vào 

địa ngục. Ở trên kinh Phật hết lời khuyên bảo chúng 

ta, mười thiện là bạn tốt, mười ác là oan gia. Nghĩ lại 

xem, chúng ta kết giao với bạn oan gia này rất là thân 

thiết,  rất  là  thân  mật,  mười  thiện  thì  rất  là  xa  lạ, 

không  có  chút  hứng  thú  nào,  việc  này  chúng  ta  đã 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







điên đảo. Người có thể xa lìa mười ác, thân cận mười 

thiện,  con  người  này  đời  đời  kiếp  kiếp  có  thể  được 

quả báo trời, người, họ hưởng phước báo trời người. 

Nếu như xa lìa mười thiện, thân cận mười ác, vậy thì 

nhất  định  đọa  ba  đường.  Cho  nên  Phật  mới  khuyên 

chúng ta phải cần tu thiện căn. 

Chư Phật, Bồ Tát, tổ sư, đại đức làm tấm gương 

cho chúng ta, các Ngài không những hành vi ác cũng 

không có (sát, đạo, dâm, vọng ngữ, nói hai chiều, ác 

khẩu, thêu dệt, tham, sân, si), không những không có 

hành  vi,  ngay  đến  ý  niệm  cũng  không  có,  đây  chân 

thật  gọi  là  đoạn  ác.  Họ  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  ở 

ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  triển  hiện  ra, 

không những  không  sát  sanh,  mà  thương  yêu  chúng 

sanh,  không  những  không  trộm  cắp,  hoan  hỉ  bố  thí, 

không  những  không  dâm  dục,  mà  rất  có  lễ  tiết,  họ 

làm  để  cho  chúng ta  xem,  mỗi  câu  nói  là  chân  thật, 

quyết định không có vọng ngữ, ở nơi mà họ ở luôn là 

hoan hỉ mọi người có thể cùng hoà thuận cùng sống 

với  nhau,  quyết  không  hề  khiêu  khích  phải  quấy 

(khiêu  khích  phải  quấy  là  hai  chiều).  Cho  nên  chư 

Phật Bồ Tát bạn tỉ mỉ mà quán sát đời sống của họ, 

hành  vi  của  họ  là  mười  thiện,  chân  thật  là   “Cụ  túc 

 chúng giới, bất phạm oai nghi”5,  đó là “Cần tu thiện 

căn”. “Tu” vẫn phải thêm chữ “Cần”, chăm chỉ nỗ lực 

mà làm. 

28 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng  ta  nghĩ  tưởng  xem  chư  Phật  Như  Lai 

Pháp  Thân  Đại Sĩ,  vọng tưởng, phân biệt,  chấp trước 

đều  buông  bỏ,  vậy  vì  sao  còn  phải  cần  tu  thiện  căn 

chứ? Thiện căn của họ sớm đã đầy đủ rồi, sớm đã viên 

mãn rồi, nhưng họ ứng hoá đến thế gian này là để biểu 

diễn ra toàn bộ  cho  chúng ta xem. Miệng họ nói dạy 

cho chúng ta thì không đủ, có một số người chưa hẳn 

tin tưởng, nên các Ngài chân thật làm được, các Ngài 

nói  ra  thì  các  Ngài  hoàn  toàn  có  thể  làm  đến  được. 

Chúng  ta  nghe  được  thấy  được,  đó  là  chân  thật,  đó 

không phải là giả. Còn nếu họ khuyên chúng ta bố thí 

cúng dường, mà chính họ thì một xu cũng không bỏ ra, 

vậy thì có vấn đề, vậy thì không đáng tin. Họ khuyên 

chúng ta bố thí, họ cũng bố thí, họ bố thí còn nhiều hơn 

so  với  chúng  ta,  còn  triệt  để  hơn  chúng  ta,  chúng  ta 

thấy rồi không còn lời nào để nói, tin tưởng ngay. 

Ngày trước tôi ở Đài Trung cầu học, lão sư Lý 

giảng  kinh  nói  pháp  thường  hay  khuyên  mọi  người 

 “Bố thí cúng dường, rộng kết pháp duyên” . Chúng ta 

xem thấy họ, họ dẫn đầu để làm. Vào lúc đó đãi ngộ 

của Lý lão sư rất không tệ, bản thân ông là tiên sinh 

Khổng  Đức  Thành,  bí  thư  chủ  nhiệm  của  phủ  quan 

phụng tế (quan cấp đó là giản nhiệm nhất cấp, địa vị 

tương  đối  cao,  đãi  ngộ  rất  hậu),  ông  còn  kiêm  luôn 

giáo thọ của đại học Trung Hưng, giáo thọ học viện 

trung dược Trung Quốc, ở chỗ nào ông cũng đều có 

thu nhập, ông trụ trì Thư Viện Từ Quang Liên Xã Đài 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Trung, khi thư viện Từ Quang sáng lập, ông là đổng 

sự trưởng kiêm Quán Trưởng, liên hữu thường hay có 

sự  cúng  dường  đối  với  ông,  cúng  dường  lão  sư. 

Những số tiền của ông có đều đem đi bố thí, còn ông 

trải qua đời sống rất đơn giản. Khi tôi cùng ở chung 

với ông, khoảng năm Dân Quốc thứ 50, đời sống rất 

khó  khăn,  phí  dụng  cho  đời  sống  một  ngày  là  hai 

đồng. Vào lúc đó, tiền Đài Loan đổi ra tiền Mỹ là 40 

lấy  một  đồng,  một  đồng  đô  la  đổi  lấy  40  đồng  tiền 

Đài, vậy mà phí dụng đời sống một ngày của ông là 

hai đồng, phí dụng cho đời sống của một tháng, lúc đó 

vẫn chưa đến hai đồng Mỹ kim, làm những người học 

trò  như  chúng  ta,  những  bạn  liên  hữu  xem  thấy  ông 

như vậy thì làm gì mà không cung kính? Không thể so 

được  với  người,  người  ta  nói  đến,  người  ta  đã  chân 

thật  làm  đến  được.  Cho  nên  học  trò  tự  nhiên  kính 

phục, tin tưởng lời của ông nói, học tập với ông. Còn 

nếu như chính mình biết nói, nhưng chính mình không 

thể  làm  được,  lại  muốn  bảo  người  khác  có  thể  làm 

được, thì không có cái đạo lý này. Trên kinh Phật nói 

 “Vô hữu thị xứ”  6, cần phải chính mình phải làm cho 

được, phải cần tu Giới - Định - Huệ, phải cần tu không 

tham, không sân, không si. Ngay trong nghịch duyên 

không sanh tâm sân hận, trong thuận cảnh không sanh 

tâm  ưa  thích,  vĩnh  viễn  giữ  gìn  tâm  thanh  tịnh,  bình 

đẳng, chánh giác, từ bi, đây là nói cần tu thiện căn. 

Phật lại nói với chúng ta, thiện căn của Bồ Tát 

30 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỉ  có  một  điều  “Tinh  tấn”.  Thế  nhưng  các  vị  phải 

nên ghi nhớ, Bồ Tát đối với thiện căn của thế gian họ 

viên  mãn rồi, tinh tấn đó của họ là đạo nghiệp. Thế 

nào  là  pháp  tinh  tấn?  Đoạn  phiền  não  tinh  tấn,  học 

pháp  môn  tinh  tấn.  Học  pháp  môn  chính  là  đoạn 

phiền  não,  đoạn  phiền  não  chính  là  học  pháp  môn. 

Hai  câu  này  là  một  sự  việc,  vì  sao  vậy?  Phiền  não 

chướng ngại cửa ngộ của bạn, bạn học pháp môn tại 

vì sao không khai ngộ? Bởi vì có phiền não, sau khi 

đoạn  phiền  não  rồi  cửa  ngộ  liền  khai  mở.  Cho  nên 

học  pháp  môn  giúp  cho  bạn  đoạn  phiền  não,  đoạn 

phiền  não  giúp  cho  bạn  ngộ  pháp  môn.  Hai  phương 

pháp  này  tương  bổ  tương  thành  cho  nhau.  Phải  tinh 

tấn, thiện căn duy nhất của Bồ Tát là tinh tấn, chúng 

ta phải hiểu rõ cái đạo lý này. Sau đó từ ở trong kinh 

luận, tỉ mỉ mà quán sát chư Phật Bồ Tát các Ngài tu 

hành như thế nào? 

Ở bổn kinh mọi người xem thấy Pháp Tạng Tỳ 

Kheo  tu  hành    như  thế  nào?  Đây  là  tấm  gương  tốt 

nhất  cho  chúng  ta.  Chúng  ta  học  Phật,  có  duyên  có 

thể học với A Di Đà Phật, bạn nói xem danh dự đến 

cỡ nào? A Di Đà Phật là “Quang trung cực tôn, Phật 

trung chi vương” là vua trong các Phật. Làm thế nào 

học  tập  với  Ngài?  Bạn  xem  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ” 

thì liền biết Ngài tu như thế nào? Chúng ta chiếu theo 

phương pháp này của Ngài mà tu, chính là bắt chước 

Ngài,  chính  là  học  tập  với  Ngài,  Ngài  làm  một  tấm 

31 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







gương tốt cho chúng ta. 

Tốt rồi, hôm nay chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 







 

 

 

 

 

 

 

 

 

32 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 082) 

Cái thứ sáu: “Bất xả Bồ Tát nghiệp cúng dường” 

Nghiệp  là sự nghiệp. Sự  nghiệp  của Bồ Tát  là 

gì?  “Kế  tục  huệ  mạng  của  Phật,  hoằng  pháp  lợi 

 sanh” . Đây là sự nghiệp của Bồ Tát, gia nghiệp của 

Như Lai. 

Ngày nay chúng ta đã cạo đầu rồi, đắp lên tấm 

y, đó là đệ tử Như Lai thì phải kế thừa gia nghiệp của 

Như Lai, phải đem gia nghiệp của Như Lai mở mang 

rộng lớn. Đây là bổn phận của chúng ta, là sứ mạng 

của chúng ta. 

Sự nghiệp của Như Lai là giúp đỡ tất cả chúng 

sanh  làm  Phật,  đó  là  sự  nghiệp  viên  mãn  của  Như 

Lai.  Thế  nhưng  các  vị  thử  nghĩ  xem,  nếu  chúng  ta 

muốn giúp tất cả chúng sanh làm Phật, vậy nhất định 

phải  làm Phật  trước,  còn như  chính  mình không thể 

làm  Phật,  thì  làm  sao  có  thể  giúp  người  khác  làm 

Phật? 

 Làm thế nào chính mình làm Phật? 

Việc  thứ  nhất  phải  phát  tâm:  Tứ  hoằng  thệ 

nguyện,  phải  thực  tiễn  tứ  hoằng  thệ  nguyện,  quyết 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







không phải là thời khoá sớm tối tụng một lần, vậy thì 

không ích  gì. Phải thực tiễn, mỗi  niệm đều là muốn 

độ chúng sanh, mỗi niệm đều muốn giúp chúng sanh 

giác ngộ, kinh giáo của Phật phải biết cách giảng như 

thế  nào,  nguyên  lý  nguyên  tắc  không  thay  đổi, 

phương  pháp  giảng  thì  thiên  biến  vạn  hoá,  nếu  như 

bạn hiểu được Tứ tất đàn, Tứ nhiếp pháp, thì bạn liền 

thông suốt. 

Thế giới  này ngày  nay, toàn thế giới  phổ biến 

một cái hiểu sai lầm, cho rằng Phật giáo là tôn giáo, 

đem Thích Ca Mâu Ni Phật, A Di Đà Phật xem thành 

vị thần minh để đối đãi, đó là vị thần để bái lạy của 

Phật  giáo,  đem  các  vị  Bồ  Tát  cũng  xem  thành  thần 

minh, thần của Phật  giáo  bái  lạy  cũng gần bằng với 

Ấn  Độ  giáo,  thần  của  Ấn  Độ  giáo  có  hơn  hai  vạn, 

thần của Phật giáo chúng ta có thể còn nhiều hơn so 

với họ, đa thần giáo, phổ biến là một cái nhìn sai lầm. 

Ngày nay chúng ta phải làm thế nào chỉnh sửa 

lại cái quan niệm sai lầm này, đây là sự việc cấp bách 

bậc  nhất,  vì  nếu  không  thể  thay  đối  cái  quan  niệm 

này, giáo dục của Phật đà sẽ không cách gì xúc tiến 

được, không thể thông được. Vậy thì người thế gian 

hiện  tại,  người  có  chút  tri  thức,  người  có  giác  ngộ, 

đều đã ý thức đến việc người trên toàn thế giới nhất 

định phải hòa bình cùng tồn tại, đều ý thức đến. 

34 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tôi đến Úc châu tham gia tổ chức tôn giáo hòa 

bình thế giới. Hơn 30 lãnh đạo các tôn giáo, đều có ý 

thức giống như nhau, mong cầu “Xã hội an định, thế 

giới  hòa  bình,  hợp  tác  lẫn  nhau,  cùng  tồn  tại  phát 

triển”.  16  chữ  này  gần  như  là  cùng  nhau  hiểu,  thế 

nhưng sự việc này làm thế nào mới có thể thực tiễn? 

Hiện tại mọi người đang nghĩ biện pháp, chúng ta có 

duyên tiếp nhận lời mời của họ, đem Phật pháp giới 

thiệu  cho  họ,  Phật  pháp  chính  là  hiện  tại  họ  mộng 

muội mong cầu. 

 Phật pháp là gì? 

Phật  pháp  là  giáo  dục  chí  thiện  viên  mãn  của 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đối  với  tất  cả  chúng  sanh. 

Ngày  trước  tôi  đã  nói  vậy,  nhưng  hiện  tại  đối  với 

những  tình  huống  này  thì  tôi  không  dùng  cách  nói 

này nữa mà nói “Phật pháp là giáo dục chí thiện viên 

mãn  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đối  với  đa  nguyên 

văn hoá”. Khi họ nghe rồi, Oh! đây là thứ mà chúng 

ta đang cần. Tôi không hề nói sai, Thích Ca Mâu Ni 

Phật không phải là thần, Ngài là gì vậy? Ngài là một 

người  làm  công  tác  nghĩa  vụ  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên  văn  hoá.  Vậy  thì  mọi  người  vừa  nghe  liền 

hiểu, liền biết được Thích Ca Mâu Ni Phật là người 

như thế nào, tại vì sao gọi họ là Phật? 

Nhà  Phật  gọi  là  Phật,  cùng  Trung  Quốc  gọi 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thánh nhân là một ý nghĩa. Phật chúng ta dịch gọi là 

người  giác,  người  giác  ngộ,  Trung  Quốc  chữ  thánh 

đó, thánh là ý gì vậy? Thánh là người sáng suốt, con 

người này là người minh bạch, người minh bạch đối 

với tất cả sự lý, chúng ta gọi là chân tướng của vũ trụ 

nhân  sinh,  họ  tường  tận  rồi,  thì  gọi  là  thánh  nhân. 

Thánh nhân là người minh bạch, ở Phật pháp chúng 

ta  gọi  là  Phật,  cho  nên  Phật  là  người  minh  bạch, 

chúng ta không tường tận đối với những sự lý, họ thì 

tường tận, khi vừa giải thích như vậy, mọi người liền 

rõ ràng. 

Chúng ta đem giáo dục của Phật đà, giới thiệu 

cho tất cả chúng sanh, lợi ích tất cả chúng sanh, đó là 

Bồ  Tát  nghiệp,  toàn  tâm  toàn  lực  từ  nơi  sự  nghiệp 

này,  hy  vọng  đem  sự  việc  này  làm  cho  tốt,  đem  sự 

việc này làm được viên mãn. 

Thế nhưng hiện tại khó khăn lớn nhất trước mắt 

chúng ta là ngăn cách về ngôn ngữ. Ngày nay chúng 

ta  đối  diện  tiếp  xúc  với  rất  nhiều  tôn  giáo  trên  thế 

giới,  cái  ngăn  cách  về  ngôn  ngữ  này  tạo  thành 

chướng ngại rất lớn, cho nên phiên dịch liền trở thành 

vô  cùng  quan  trọng.  Người  phiên  dịch  khó  cầu, 

không dễ  dàng,  tuyệt  đối  không  thể  nói   “Thông đạt 

 văn  tự  ngôn  ngữ  hai  bên  thì  có  thể  phiên  dịch” , 

không có đạo lý này. Ngày trước lão cư sĩ Thẩm Gia 

36 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Trinh  ở  Hoa  Kỳ,  ông  rất  nhiệt  tâm  muốn  đem  Phật 

pháp đại thừa, giới thiệu với người phương tây, ông 

đã  dùng  thời  gian  tinh  thần  tài  lực  của  mấy  mươi 

năm, mời một số phiên dịch dịch thành không ít kinh 

luận, đem Trung văn dịch thành Anh văn, phiên dịch 

ra một đống bản thảo. Ở thư viện New York, ông dẫn 

tôi đi xem, một bức vách trên kệ đều là chất đầy sách, 

nhưng ông lắc lắc cái đầu nói với tôi, một quyển cũng 

không  thể  dùng  được,  vì  sao?  Những  thứ  đã  phiên 

dịch  ra,  người  Trung  Quốc  xem  không  hiểu,  người 

nước  ngoài  cũng  xem  không  hiểu.  Tâm  huyết  tinh 

thần tài lực của nhiều năm thật đáng tiếc. Ông quen 

biết  tôi  có  thể  nói  là  quá  trễ,  tôi  kiến  nghị  với  ông, 

phiên dịch như vậy đương nhiên không thể lưu thông. 

Tôi nói: 

- Ông thử nghĩ xem, Trung Quốc vào thời xưa 

khi  pháp  sư  Ấn  Độ  đến  Trung  Quốc,  công  tác  dịch 

kinh  là  làm  thế  nào?  Không  phải  một  người  phiên 

dịch, Trung Quốc phiên dịch Phật kinh là có tổ chức, 

số người rất nhiều, phân công hợp tác, do một tổ nhỏ 

làm  khởi  thảo.  Sau  đó  nêu  ra  nghiên  cứu  thảo  luận, 

xem  ý  nghĩa  có  sai  không,  có  rất  nhiều  người  cùng 

nhau  thảo  luận,  trước  tiên  xác  định  ý  nghĩa  không 

dịch sai; Sau đó tìm một tốp văn học gia đến nhuận 

văn,  là  tu  sức  ở  trên  phần  văn  tự,  khiến  cho  văn  tự 

thêm bóng láng, ý nghĩa thì nhất định không thể thay 

37 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







đổi; Sau cùng còn phải mời người thông đạt kinh giáo 

hai  nước đến ấn chứng:  Đọc qua một  lần  để cho họ 

nghe,  họ  gật  đầu,  không  hề  sai,  họ  đến  làm  chứng 

minh. Vậy thì công tác này mới có thể hoàn thành. 

Cho nên dịch kinh có rất nhiều thủ tục, làm gì 

mà  dễ  dàng  như  vậy?  Chẳng  khác  gì  việc  mời  một 

người ở trong nhà mà chế tạo xe, nên chiếc xe chế tạo 

ra đó không thể đi được trên đường. Thẩm lão cư sĩ 

hỏi tôi, vậy phải làm sao? Tôi nói: 

-  Nếu  như  ông  muốn  phiên  dịch  một  bộ  kinh 

nào, thí  dụ ông dịch  “Kinh Kim Cang”, ông phải  đi 

lắng nghe trong nước ngoài nước xem có người nào 

có  sự  tu  trì  đối  với  “Kinh  Kim  Cang”,  người  giảng 

được thấu triệt đối với Kinh Kim Cang, thì ông mời 

họ đến. Có người có thể giảng rồi, ông tập hợp tất cả 

những người dịch kinh lại, phải nghe giảng trước, đại 

ý  của  Kinh  Kim  Cang  thật  đã  hiểu  được  rồi,  bất  cứ 

lúc nào cũng có thể thưa hỏi, họ có nghi vấn thì đến 

hỏi pháp sư, người y theo “Kinh Kim Cang” này mà 

tu hành, làm chứng minh cho họ, đến chứng nghĩa, họ 

dịch có bị sai không. 

Với cách làm này nhất định phải có Viện Dịch 

Kinh, phải có tổ chức, tuy nhiên quy mô không thể so 

sánh  được  với  thời  xưa.  Trung  Quốc  thời  xưa,  mọi 

người đều biết Viện Dịch Kinh của Đại  sư Cưu Ma 

38 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



La Thập có hơn 400 người, Viện Dịch Kinh của Đại 

sư  Huyền  Trang  có  hơn  600  người,  nó  có  biên  chế, 

quốc gia chủ trì, lấy kinh phí của quốc gia thì làm gì 

mà đơn giản chứ? 

Cho nên bạn dịch kinh cá nhân, bạn không có 

hai ba mươi người thì bạn không làm ra được, quyết 

không  phải  là  mấy  người  có  thể  làm  ra  được,  chí  ít 

phải  có  hai  ba  mươi  người.  Phiên  dịch  một  bộ  kinh 

nào, ngày ngày giảng bộ kinh đó, ngày ngày nghiên 

cứu  bộ kinh đó thì  bạn  mới  không dịch  sai  nó.  Còn 

người dịch kinh chưa nghe qua kinh Phật, không hiểu 

Phật pháp, chỉ là dịch văn tự, thì cũng giống như lão 

sư Lý đã nói ra một chuyện cười, “Nhị túc tôn” dịch 

thành ý gì vậy? Hai cái chân tôn quý nhất. Họ phiên 

dịch cũng không sai: Nhị túc, “Nhị” không phải là hai 

hay  sao?  “Túc”  chính  là  cái  chân,  hai  cái  chân  này 

tôn  quý  nhất,  thật  là  cười  vỡ  bụng.  Cho  nên  ở  trên 

mặt chữ dịch sai một chút, thì ý nghĩa hoàn toàn sai 

lệch, có thể thấy được sự việc này không dễ dàng. 

Cho nên nhân tài phiên dịch của nhà Phật càng 

khó  tìm,  họ  chính  mình  phải  có  công  tác,  phải  có 

nghề  nghiệp,  làm  sao  có  thể  tập  trung  toàn  bộ  tinh 

thần để đến đây học Phật? Nếu như không nỗ lực học 

Phật, thì việc phiên dịch sẽ rất khó. 

Công tác phiên dịch ngày nay là Bồ Tát nghiệp. 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Làm  thế  nào  có  thể  đem  Phật  pháp  đại  thừa  lưu 

truyền  đến  Trung  Quốc  và  phổ  biến  giới  thiệu  đến 

toàn thế giới. 

Nếu như các vị muốn phát tâm  “Bất xả Bồ Tát 

 nghiệp  cúng dường” , thì các vị  phải  cố gắng đi  học 

ngôn ngữ nước ngoài, ngữ văn của mỗi quốc gia đều 

phải nên học tập. Sau khi học tốt rồi, liền có thể đem 

Phật pháp giới thiệu đến quốc gia đó, đến khu vực đó. 

Tương lai phát triển ở trên thế giới, hiện tại chúng ta 

có thể xem thấy được ngôn ngữ thông dụng nhất trên 

toàn thế giới là Anh văn, Tây Ban Nha, Trung Văn. 

Bởi  vì  ngữ  văn  của  Trung  Quốc,  chỉ  riêng  người 

Trung  Quốc  thì  có  đến  một  tỉ  tư,  một  số  lượng  rất 

lớn,  Trung  Quốc  đông  người  nên  rất  nhiều  người 

nước ngoài đều phải học ngữ văn Trung Quốc. Hiện 

tại  ở  Hoa  Kỳ,  mỗi  một  trường  đại  học  đều  có  khoa 

Hán  học,  khoa  Hán  học  chuyên  môn  học  ngữ  văn 

Trung  Quốc,  tương  lai  bạn  qua  lại  với  người  Trung 

Quốc,  bạn  không  hiểu  Trung  văn  thì  làm  sao  được? 

Nếu  chúng ta  muốn  đem  Phật  pháp phổ biến  truyền 

đến  mỗi  một  quốc  gia  phương  tây,  nếu  chúng  ta 

không  thông  đạt  ngữ  văn  của  họ  thì  làm  sao  được 

chứ,  tức  thời  tìm  người  phiên  dịch  rất  khó.  Đây  là 

chúng tôi từ ngay không kinh nghiệm mà có được. 

Cho nên nói bất xả Bồ Tát nghiệp tu hành ở vào 

40 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thời  đại  hiện  đại  này,  không  chỉ  là  chúng  ta  chính 

mình phải tu hành đúng pháp, mà còn phải kế tục huệ 

mạng  của  Phật,  phải  hoằng  pháp  lợi  sanh,  còn  phải 

nghĩ  đến  các  chủng  tộc  khác  nhau,  văn  hoá  khác 

nhau,  ngôn  ngữ  văn  tự  khác  nhau.  Vấn  đề  này  làm 

sao có thể giải quyết? Đồng tu trẻ tuổi, không luận là 

tại  gia  xuất  gia  phải  phát  tâm,  quả  nhiên  phát  tâm 

chuyên  tu  chuyên  học,  căn  tánh  chính mình  có  kém 

một chút cũng không lo, quyết định có thể được Tam 

Bảo gia trì  “Phật thị môn trung, hữu cầu tắc ứng”  7, 

chỉ sợ là chính mình nếu như giải đãi phóng túng, vậy 

thì  không  thể  thành  tựu,  nếu  như  ham  muốn  hưởng 

thụ  vật  chất  tinh  thần  của  chính  mình,  thì  bạn  cũng 

không  thể  thành  tựu.  Người  chân  thật  có  thể  thành 

tựu  “Xả mình vì người”,  có phải nhận lấy tất cả khổ 

cực cũng xin cam tình nguyện, chỉ cần có thể lợi ích 

chúng sanh, chỉ  cần có thể giúp  đỡ người khác giác 

ngộ, giúp đỡ người khác hiểu rõ chánh pháp, giúp đỡ 

người khác tu hành chứng quả, đó là Bồ Tát hạnh. 

Bồ  Tát  nghiệp,  bạn  phát  ra  cái  tâm  này,  chăm 

chỉ nỗ lực mà tu, bạn chính là cúng dường chư Phật 

Như Lai, vì  sao vậy? Vì bạn tiếp nối  huệ mạng của 

Phật,  cúng  dường  tất  cả  chúng  sanh,  phổ  độ  chúng 

sanh. Điều sau cùng “Bất ly bồ đề tâm cúng dường”. 

Cái thứ bảy: “Bất ly bồ đề tâm cúng dường”  

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Bồ Tát Phổ Hiền ở trong “Hạnh Nguyện Phẩm” 

nói  cho  chúng  ta  nghe  pháp  cúng  dường,  tổng  cộng 

nói  ra  7  điều,  Ngài  đem  “Như  thuyết  tu  hành    cúng 

dường”  để  ở  hàng  thứ  nhất,  đem  “Bất  ly  bồ  đề  tâm 

cúng dường” đặt  ở sau cùng, một  cái  trước, một  cái 

sau này rất là quan trọng. Thực tế mà nói 7 câu đều 

quan  trọng,  nhưng  hai  câu  này  thì  còn  quan  trọng 

hơn. 

Trên  kinh  đại  thừa  Phật  thường  nói   “Lìa  mất 

 tâm bồ đề mà tu thiện pháp đều là ma nghiệp”.  Phật 

đặc biệt chú trọng giáo huấn đối với tâm bồ đề  này, 

không có tâm bồ đề, tu bất cứ thiện pháp nào, đều là 

ma nghiệp, không phải Bồ Tát nghiệp. Vì sao gọi nó 

là  ma  nghiệp?  Bởi  vì  không  có  tâm  bồ  đề,  tu  tất  cả 

thiện  pháp, tương lai  bạn có được là phước báo của 

trời người, hưởng phước báo của trời người thì không 

thể ra khỏi sáu cõi luân hồi, phước báo hưởng hết thì 

vẫn phải đoạ lạc, cho nên gọi là ma pháp, không phải 

là  Phật  pháp,  là  ma  nghiệp,  không  phải  Bồ  Tát 

nghiệp, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Vậy  thì  phát  Tâm  Bồ  Đề,  tu  tích  tất  cả  thiện 

pháp, tại vì sao liền biến thành Bồ Tát nghiệp? Bồ Tát 

giác ngộ, tâm Bồ Đề là tâm giác, tâm giác ngộ tu tất cả 

thiện  pháp,  nhưng  họ  không  hưởng  thụ,  trong  đó  họ 

không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, tu phước 

42 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính mình không hưởng phước. Vậy phước đó để đến 

nơi nào? Phước cho tất cả chúng sanh hưởng, đó là Bồ 

Tát, đó là Phật, tuyệt đối không để chính mình hưởng 

thụ. Chính mình hưởng thụ liền bị ma chướng, để cho 

người  khác  hưởng  thụ,  vậy  thì  bạn  chính  là  Bồ  Tát, 

bạn chính là Phật. Cho nên chúng ta tỉ mỉ mà quán sát, 

bản thân Thích Ca Mâu Ni Phật có cách làm như vậy. 

Sau  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  những  đệ  tử  của  Ngài, 

mỗi người đều học với thầy. 

Năm  xưa  An  Thế  Cao  đến  Trung  Quốc,  Ma 

Đằng,  Trúc  Pháp  Lan,  trên  lịch  sử  đều  có  ghi  chép, 

Trung Quốc nhiều đời, đại đức từ Ấn Độ, từ Tây Vực 

đến Trung Quốc hoằng pháp lợi sanh. Đời sống của 

các  Ngài  thị  hiện  đều  có  thể  lấy  Thế  Tôn    làm  tấm 

gương, đều có thể học theo Thế Tôn. Cho nên họ ở 

Trung Quốc có thể được từ triều đình đến thứ dân đều 

tôn  kính,  Phật  pháp  có  thể  khiến  cho  người  Trung 

Quốc  hoan  hỉ  học  tập,  công  đức  của  các  Ngài,  các 

Ngài có trí tuệ, có phước đức, trí tuệ, phước đức này 

đều để cho tất cả chúng sanh cùng hưởng. Việc này 

người đời sau chúng ta cần phải nên tường tận, phải 

nên giác ngộ, phải nên làm theo. 

 Tâm bồ đề:  

Tâm Bồ Đề, Thế Tôn ở trong Quán Kinh đã nói 

cho chúng ta nghe ba điều. 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 Điều thứ nhất là tâm chí thành. 

Chân  thành,  chí  thành  là  chân  thành  đến  tột 

đỉnh,  tâm  chí  thành  là  thể  của  tâm  Bồ  Đề,  chúng  ta 

thường nói thể tánh. Thể tánh của tâm Bồ Đề là chân 

thành đến tột đỉnh. Chúng ta người người đều có, chỉ 

là  hiện  tại  chúng  ta  bị  vọng tưởng  chướng ngại  mất 

đi, một ngày từ sớm đến tối nghĩ tưởng xằng bậy, tâm 

Bồ Đề sẽ không còn. 

Chân  thành,  cái  gì  gọi  là  thành?  Có  rất  nhiều 

đến xem thấy việc này, nói  “Tâm của tôi rất chân rất 

 thành mà, tôi đều đem chân thành đối với người, tôi 

 nói với bạn đều là lời chân thành” . Thảy đều là giả! 

Trước  nhà  Thanh  tiên  sinh  Tăng  Quốc  Phiên,  trong 

lúc đọc sách ghi chép lại, ông đưa ra định nghĩa cho 

chữ  “Thành”,  định  nghĩa  rất  hay.  Từ  trước  người 

Trung Quốc đi học đại khái đều đọc kinh Phật, cũng 

đều bằng lòng nghe giảng kinh, do vì chính mình có 

tu dưỡng đối với Nho học, Đạo học nên sự lãnh ngộ 

đối với Phật pháp sâu sắc hơn rất nhiều so với người 

hiện tại chúng ta. Ông nói:  “Một niệm không sanh gọi 

 là  thành” .  Cái  định  nghĩa  này  rất  hay,  đích  thực  là 

tương  ưng  với  Phật  pháp  đã  nói,  cái  gì  gọi  là  chân 

thành, một niệm không sanh gọi là chân thành. 

Phật pháp chúng ta gọi là nhất tâm, nhất niệm. 

Nhất niệm nhất tâm đó đều là chí thành, nhị niệm nhị 

44 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm thì không thành. Không thành, xin nói với các vị 

liền rơi vào trong mười pháp giới, nếu như bạn nhất 

tâm nhất niệm, bạn liền siêu việt mười pháp giới, đi 

đến nơi nào vậy? Pháp giới nhất chân. Cho nên bạn 

phải  nên  biết,  nhất  tâm  nhất  niệm  là  năng  chứng, 

pháp giới nhất chân là sở chứng, nếu bạn không đến 

được nhất tâm nhất niệm, pháp giới nhất chân quyết 

định bạn không thể chứng nhập, bạn rơi vào hai niệm 

ba  niệm,  đó  là  mười  pháp  giới,  nếu  còn  thêm  vọng 

niệm lăng xăn, đó là sáu cõi, không biết là bao nhiêu 

tâm bao nhiêu niệm, đó là tạo ra sáu cõi. 

Cho  nên  Tịnh  Tông  niệm  Phật  công  phu  đó  ở 

đâu?  Nhất  tâm  bất  loạn,  bạn  thật  được  nhất  tâm  bất 

loạn,  không  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  bạn 

cũng đi đến thế giới Hoa Tạng, nhất tâm bất loạn nó 

tương ưng với pháp giới nhất chân, nó không tương 

ưng với mười pháp giới. Cho nên chân thật được nhất 

tâm bất loạn, không những siêu việt sáu cõi, siêu việt 

mười pháp giới. Cho nên nhất tâm bất loạn, không dễ 

dàng. 

Ngày  trước  tôi  ở  Hoa  Kỳ,  có  một  số  đồng  tu 

đọc “Kinh Di Đà”, đến nói với tôi: 

-  Pháp  sư  à!  Pháp  môn  Tịnh  Độ  tôi  không  thể 

tu, vì sao vậy? Nhất tâm bất loạn tôi không làm được. 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Thật là người này xem kinh tôi rất bội phục, họ 

xem rất tỉ mỉ. Người thông thường xem thấy chỗ này 

đều không nêu ra vấn đề này. Họ suy nghĩ “Nhất tâm 

bất loạn” họ không làm được, e rằng không thể vãng 

sanh. Cho nên tôi liền nói với họ: 

- “Nhất Tâm Bất Loạn” phiên dịch cái từ này là 

Đại sư Cưu Ma La Thập dịch, là Ngài dịch ý, còn bản 

dịch của đại sư Huyền Trang câu này thì không dịch 

như  vậy,  trên  bản  dịch  của  đại  sư  Huyền  Trang  là 

“Nhất Tâm Chuyên Niệm”, không phải dịch là Nhất 

Tâm Bất Loạn. 

Như  trên  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  chúng  ta  cũng 

dịch  là  “Nhất  hướng  chuyên  niệm”.  Nhất  hướng 

chuyên  niệm  thì  được,  chúng  ta  có  thể  làm  được, 

Nhất Tâm Bất Loạn thì thật là không dễ. Vậy thì câu 

nói  này,  đại  sư  La  Thập  có  phải  là  dịch  sai  không? 

Ngài La Thập dịch không sai, vì sao không sai? Khi 

chúng  ta  vãng  sanh,  các  vị  nhất  định  phải  nên  biết, 

vãng  sanh  là  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Cho nên  mọi  người 

cũng  không  nên hoài  nghi,  trên kinh nói  thế  nào  thì 

chúng  ta  làm  như  thế  đó,  không  nên  đi  hỏi  Tây 

Phương  rốt  cuộc  ở  chỗ  nào?  Địa  cầu  là  tròn,  đi  về 

hướng  tây,  chẳng  phải  lại  quay  trở  lại  hay  sao,  rốt 

cuộc  Tây  Phương  ở  đâu  vậy?  Mọi  người  càng  truy 

tìm  tư  tưởng  càng  loạn  càng  hồ  đồ,  đến  sau  cùng 

46 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngay đến Tây Phương cũng không tin tưởng. Cho nên 

chúng ta cho dù hướng tây thì hướng tây, cứ như vậy 

mà  làm,  một  câu  Phật  hiệu  này  là  tín  hiệu,  tín  hiệu 

liên  hệ  của  chúng  ta  với  A  Di  Đà  Phật  với  thế  giới 

Cực  Lạc,  là  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  dựa  vào  cái  tín 

hiệu  này,  chúng  ta  liền  tiếp  thông,  chúng  ta  cũng 

không  biết  được  thế  giới  Cực  Lạc  ở  chỗ  nào?  Rốt 

cuộc  là  ở  tinh  cầu  nào?  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  đón 

chúng ta đi, không cần phải biết đường, cũng không 

cần  phải  biết  phương  hướng,  đi  theo Phật  A  Di  Đà, 

vậy còn có thể sai sao? Phải thật yên tâm, pháp môn 

này là pháp dễ hành, khi Phật đến tiếp dẫn, nhất định 

trước dùng Phật quang chiếu lấy. 

Như năm trước, năm trước khi tôi đến nơi đây, 

Lâm Y Sanh của “Hội cứu khổ Quán Âm” vãng sanh, 

cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  còn  dẫn  theo một  số  đồng  tu 

đến hộ niệm cho ông. Trước lúc vãng sanh hai ngày, 

tôi có đến thăm ông, khi ông ra đi, nói với người trợ 

niệm   “Hiện  tại  tôi  không  thấy  các  vị,  tôi  thấy  một 

 mảng  ánh  sáng  vàng”.   A  Di  Đà  Phật  phóng  quang, 

trước  tiên  thấy  được  ánh  sáng,  ánh  sáng  vừa  chiếu 

đến  công  phu  của  bạn  được  nâng  cao,  bạn  vốn  dĩ 

chưa được nhất tâm, khi vừa chiếu đến thì liền được 

nhất tâm. 

Cho nên Đại Sư La Thập dịch không hề sai, chỉ 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







cần  bạn  công  phu  thành  khối,  chúng  ta  chỉ  cần  làm 

đến công phu này thì được. 

Công phu thành khối, chính là một ngày từ sớm 

đến tối Phật hiệu không gián đoạn, trong lòng chúng 

ta chỉ nghĩ A Di Đà Phật, không hề nghĩ vọng niệm 

khác, tất cả niệm khác đều biến thành A Di Đà Phật, 

đây gọi là công phu thành khối. Chỉ cần bạn có công 

phu này, Phật đến tiếp dẫn bạn. Phật quang vừa chiếu 

liền đem công phu của bạn tăng lên gấp bội, gấp bội 

là gì vậy? Sự nhất tâm bất loạn, Đại sư La Thập dịch 

không  sai,  đại  sư  La  Thập  cũng  là  người  vãng  sanh 

thế giới Cực Lạc, trong  “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục”  

có ông. Đây đều là Bồ Tát thế giới Tây Phương Cực 

Lạc tái sanh. 

Cho nên người Trung Quốc chân thật có phước 

báo, những vị pháp sư dịch kinh thời xưa, đều là cổ 

Phật, Bồ Tát Pháp Thân Đại Sĩ tái lai. Nếu như không 

phải là người tái sanh, kinh này làm sao có thể dịch ra 

được? Hiện tại vấn đề là như vậy. 

Vậy hiện  tại chúng ta có thể biến  thành người 

tái sanh hay không? Là vấn đề rồi, có thể hay không? 

Có thể! Chỉ cần nguyện lực của bạn siêu vượt nghiệp 

lực  của  bạn,  bạn  chính  là  thừa  nguyện  tái  sanh, 

nguyện lực siêu vượt nghiệp  lực, bạn  liền được chư 

Phật Bồ Tát gia trì, vốn dĩ không có trí tuệ này, Phật 

48 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vừa  gia  trì  trí  tuệ  liền  hiện  tiền,  vốn  dĩ  kinh  này 

không xem thấy ra được cái ý nghĩa, Phật vừa gia trì, 

oh,  cái  ý  nghĩa  này,  mỗi  câu  mỗi  chữ  ý  nghĩa  đó 

giống như mạch nước không ngừng trào dâng, không 

thể nào ngừng dứt. Vấn đề là bạn có muốn làm người 

tái  sanh  hay  không?  Bạn  có  muốn  làm  Bồ  Tát  hay 

không?  Còn  chân  thật  muốn  làm  Bồ  Tát,  chuyển 

nguyện  lực  siêu  vượt  nghiệp  lực  của  bạn,  bạn  liền 

thành công. 

Bạn phải  phát đại  nguyện, phải  chân thật  nhìn 

thấu,  phải  chân  thật  buông  bỏ,  chân  thật  giác  ngộ, 

không  có  chính  mình.  Cho  nên  không  cần  xem  xét 

chính  mình  giúp  đỡ  chính  mình,  không  có  chính 

mình, tất cả chúng sanh chính là chính mình, giúp đỡ 

tất  cả  chúng  sanh,  chính  mình  liền  viên  thành  Phật 

đạo,  chúng  sanh  chính  là  chính  mình.  Trên  “Kinh 

Pháp  Hoa”  nói  “Phật  tri,  Phật  kiến”,  khai  thị  ngộ 

nhập,  Phật  tri,  Phật  kiến.  Nếu  như  chúng  ta  có  thể 

khẳng  định   “Tận  hư  không,  khắp  pháp  giới,  tất  cả 

 chúng  sanh  chính  là  chính  mình”   thì  đây  chính  là 

Phật tri Phật kiến, bạn có thể khẳng định, bạn liền vào 

được tri kiến Phật. Vào Phật tri, Phật kiến liền chuyển 

phàm  thành  thánh,  vậy  cái  thân  này  của  chúng  ta 

chính là thừa nguyện tái sanh, ắt được Tam Bảo gia 

trì. 

Cho nên không thể lìa tâm Bồ Đề, tâm Bồ Đề là 

tâm  chân  thành,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  phải  dùng 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







tâm chân thành. Tâm chân thành phải bắt đầu từ đâu? 

Từ không vọng ngữ mà làm, từ không gạt người mà 

làm,  không  tự  gạt  mình,  gạt  người,  đó  là  tối  sơ 

phương tiện của tâm chân thành. Nếu bạn còn có sự 

việc che giấu người khác, còn có việc không thể nói 

với  người,  vậy  thì  chân  thành  của  bạn  ở  chỗ  nào? 

Không có! 

Thông thường các đồng tu nghe rồi nói sự việc 

này khó làm. Tôi nói với bạn không khó, cầu người 

khó,  cầu  chính  mình  thì  có  gì  khó  đâu?  Chính  mình 

có chịu làm hay không? Chính mình thật muốn làm, 

chịu  làm  chính  là  thật  không  còn  muốn  ở  trong  sáu 

cõi luân hồi nữa, chân thật ngay đời này muốn thoát 

khỏi sáu cõi, thoát khỏi mười pháp giới, đi làm Phật, 

đi làm Bồ Tát. Bạn chỉ cần thật chịu làm, bạn liền có 

thể  làm  được,  còn  nếu  bạn  không  chịu  làm,  vậy  thì 

không  còn  cách  nào,  ai  cũng  không  thể  giúp  được, 

chư Phật Như Lai cũng không thể giúp. Sự việc này 

chính là sự việc của chính mình. 

 Điều ý nghĩa thứ hai: Là “Thâm tâm” là tự thọ dụng. 

 Điều  ý  nghĩa  thứ  ba:  Là  “Tâm  phát  nguyện  hồi 

 hướng” là tha thọ dụng. 

Cho nên nói tâm Bồ Đề là nói ba tâm, có thể, 

có  dụng.  Cái  này  giảng  được  rất  tỉ  mỉ  là  trong  tác 

50 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



dụng  lại  phân  làm  hai  loại,  một  cái  là  tự  thọ  dụng, 

một cái là tha thọ dụng. 

Tự thọ dụng là thâm tâm, người xưa nói cái gì 

là thâm tâm? Hiếu thiện, hiếu đức. Ngày nay chúng ta 

đổi  cách  khác  mà  nói,  hoan  hỉ  xả  mình  giúp  người, 

đây chính là thâm tâm. 

Tha  thọ  dụng  là  tâm  phát  nguyện  hồi  hướng, 

chính  là  thực  tiễn  tâm  chí  thành  của  bạn,  thâm  tâm 

của  bạn  thực  tiễn  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày, bạn chân thật làm được, chân thật ưa thích giúp 

đỡ người khác, chân thật đem phước đức trí tuệ của 

chính  mình  cùng  hưởng  với  tất  cả  chúng  sanh,  xem 

thấy người khác hưởng phước, chúng ta chính mình 

rất vui vẻ, xem thấy người khác ăn được no đủ, chính 

mình không có ăn, xem thấy cũng rất vui vẻ, đây là 

tâm phát nguyện hồi hướng. Bồ Tát Mã Minh ở trong 

“Khởi Tín Luận” giảng cho chúng ta nghe “Tâm Đại 

Bi”, hay nói  cách khác   “Tâm Đại Từ  Bi”.  Tâm Đại 

Từ Bi là thương yêu giúp đỡ tất cả chúng sanh không 

điều kiện, giúp đỡ tất cả chúng sanh, thành tựu tất cả 

chúng sanh, quyết định không có phân biệt, không có 

chấp trước, không mang theo bất cứ điều kiện gì, toàn 

tâm toàn lực giúp đỡ người, đây là tha thọ dụng. 

Người thông thường thế gian, bao gồm đồng tu 

học  Phật  chúng  ta  trong  đó,  xuất  gia  tại  gia  đều  có, 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







giúp đỡ người khác, bố thí người khác, còn phải nói 

điều kiện, cho dù không tham muốn hồi báo, cũng sẽ 

nói đến ta làm việc bố thí này có phải là việc tốt chân 

thật  hay  không?  Có  phải  là  bị  người  khác  gạt  hay 

không? Còn có rất nhiều câu hỏi để ở trong đầu, do 

dự  không  quyết.  Tu  bố  thí,  tu  cúng  dường  như  vậy 

đều là phước báo hữu lậu ở trong sáu cõi, không phải 

công đức. Công đức là gì vậy? Không hề có chút nghi 

hoặc, thanh tịnh bố thí. 

Ở Singapore, cư sĩ Lý Mộc Nguyên thường hay 

tán  thán  pháp  sư  Đàm  Thiền.  Tôi  gặp  qua  ông  rất 

nhiều lần, tôi rất tôn kính ông, rất bội phục ông, pháp 

sư này tu bố thí là công đức, không phải phước đức, 

bạn xem đời sống của ông rất là thanh đạm, đời sống 

vật  chất  của  ông  khổ  cực  hơn  rất  nhiều  lần  so  với 

chúng ta, chúng ta xem thấy ông vậy sẽ sanh tâm hổ 

thẹn.  Cả  đời  ông  ăn  cơm  chỉ  là  một  món  thức  ăn, 

không như chúng ta ở đây còn có rất nhiều món, ông 

uống  nước  là  nước  máy,  cầm  cái  ly  không  biết  đã 

dùng bao nhiêu năm rồi, uống nước thì đến vòi nước 

máy lấy nước trong vòi mà uống. Chúng tôi đi thăm 

ông, ông xem chúng tôi là quý khách để tiếp đãi, mua 

một bình nước khoáng để đãi chúng tôi, đó là chiêu 

đãi  khách  quý.  Còn  ông  bố  thí,  thật  khả  quan,  Mỹ 

kim cho đi lần một trăm vạn, không chút bỏn xẻn, sau 

khi cho đi rồi ngay đến hỏi cũng không hỏi đến. Ông 

52 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói:  “Tôi  đã  đưa  cho  bạn  rồi,  bạn  làm  việc  tốt  làm 

 việc xấu, nhân quả là bạn gánh tôi không gánh”. 

Đây gọi là thanh tịnh bố thí, bố thí này là công 

đức không phải là phước đức. Sau khi bố thí rồi vẫn 

còn hỏi việc này đã làm được đến đâu rồi? Đó chính 

là  phước  đức,  không  phải  là  công  đức,  tâm  không 

thanh tịnh. Bạn thấy chư Phật Như Lai bố thí cho tất 

cả  chúng  sanh,  giống  như  pháp  sư  Đàm  Thiền  vậy, 

quyết định không còn hỏi đến nữa. 

Ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  vô  tư  bố  thí  cúng 

dường, vô điều kiện bố thí cúng dường, chỉ cần thấy 

chúng sanh có cần thiết, chúng ta chính mình có năng 

lực,  luôn  là  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  họ,  toàn  tâm 

toàn lực thành tựu họ. Đối nhân xử thế tiếp vật ngay 

trong cuộc sống thường ngày, không lìa khỏi tâm Bồ 

Đề, đó gọi là cúng dường. 

Thực  tế  mà  nói  như  đây  nói  cúng  dường  chư 

Phật Như Lai, không bằng nói cúng dường chân như 

tự tánh, chân như tự tánh chính là chư Phật Như Lai. 

Các  vị  tỉ  mỉ  mà  thể  hội  cái  vị  đạo  này,  sau  đó  mới 

biết được chân thật nghĩa của hai câu kinh văn này: 

 “Giả linh cúng dường hằng sa thánh” [Giả như 

cúng  dường  hằng  sa  Thánh].  Chữ  “Cúng  dường”  là 

nói ở ngay chỗ này. “Hằng sa thánh”. 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







“Thánh”  đây  không  phải  là  người  thông 

thường, dùng lời hiện tại mà nói là Pháp Thân Đại Sĩ. 

Chứng  được  pháp  thân,  Bồ  Tát  mới  có  thể  gọi  là 

thánh  nhân,  chưa  chứng  được  pháp  thân,  Bồ  Tát 

chúng  ta  gọi  họ  là  hiền  nhân.  Thánh hiền,  đây  là  từ 

trên  Biệt  Giáo  mà  nói,  Viên  Giáo  Sơ  Trụ  Bồ  Tát, 

công  phu  đoạn  chứng  của  họ,  cũng  bằng  với  Biệt 

Giáo  Sơ  Địa,  cho  nên  chữ  thánh  ở  chỗ  này  là  Biệt 

Giáo Sơ Địa, Viên Giáo Sơ Trụ. 

“Hằng  sa”  là  số  lượng  nhiều,  bạn  bố  thí  cúng 

dường  nhiều  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  đến  như  vậy,  vậy 

phước  báo  của  bạn  bao  lớn,  không  thể  tính  được, 

không  cách  gì  tính  được.  Phước  báo  lớn  như  vậy 

nhưng Phật nói: “Bất như kiên dũng cầu chánh giác”. 

Thứ  hai:  “Bất  như  kiên  dũng  cầu  chánh  giác” 

[Chẳng bằng kiên dũng cầu Chánh Giác] 

Vẫn  không  thể  sánh  được  bạn  có  quyết  tâm 

kiên định, dũng mãnh tinh tấn mà cầu chánh giác. 

“Chánh giác” chính là Vô Thượng Chánh Đẳng 

Chánh Giác (bởi vì ở đây là kệ tụng, bị hạn chế ở câu 

chữ, mỗi câu bảy chữ, bảy lời tụng), chánh giác chỗ 

này là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Cho nên 

vẫn  không  bằng  hạ  quyết  tâm,  dũng  mãnh  tinh  tấn 

làm  Phật.  Làm  Phật  dùng  pháp  môn  thế  nào  vậy? 

54 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Niệm Phật vãng sanh, bất thoái thành Phật, bạn xem 

chữ “Bất như”, Niệm Phật Đường chúng ta chính là 

“Kiên dũng cầu chánh giác”, bạn mới biết được pháp 

môn  niệm  Phật  là  thù  thắng,  pháp  môn  niệm  Phật 

không thể nghĩ bàn. 

Tâm  của  chúng  ta  muốn  nguyện  khiến  cho 

chúng sanh cứu cánh thành Phật, phải thường giữ lấy 

cái tâm này, chính mình một lòng cầu sanh Tịnh Độ, 

đem  chính  mình  đã  tu  hằng  ngày,  đoạn  ác  tu  thiện, 

tích công bồi đức, thảy đều hối hướng cầu sanh Tịnh 

Độ. Phước đức đã tu quyết không hề hưởng thụ, vừa 

hưởng  thụ,  thì  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không 

thể  đi  được,  quyết  không hưởng  thụ, nhờ  vào  tất  cả 

phước đức đợi đến lúc lâm chung để hưởng, khi lâm 

chung  không  có  bệnh  khổ,  biết  trước  giờ  chết,  đứng 

mà  vãng  sanh,  ngồi  mà  vãng  sanh,  tốt  qúa,  thị  hiện 

cho người khác xem, làm ra tấm gương tốt cho người 

khác xem, người ta xem rồi liền tin tưởng “Vãng sanh 

bất thoái thành Phật”. 

Cho nên phía trước nói nhiều đến như vậy, quy 

kết  ở  một  câu này, đều không bằng niệm Phật  vãng 

sanh làm Phật. Chúng ta hiểu rõ cái đạo lý này, mục 

tiêu  sau  cùng  của  Tứ  Tất  Đàn,  Đệ  Nhất  Nghĩa  Tất 

Đàn là gì vậy? Giúp người khác niệm Phật vãng sanh 

bất thoái thành Phật, đó chính là Đệ Nhất Nghĩa Tất 

55 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Đàn. 

Tốt  rồi,  hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  chúng  ta 

giảng đến chỗ này. 

A Di Đà Phật! 


****** 

 





















56 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 





(VCD 083) 

Hai câu kinh văn này, ở trong toàn kinh chiếm 

lấy địa vị rất quan trọng. Rất nhiều đại đức xưa nay, ở 

ngay không ngôn luận chú sớ thường hay vận dụng, ý 

nghĩa sâu rộng vô tận. Nhất là ở vào thời đại hiện đại 

này,  chúng  ta  đọc  hai  câu  kinh  văn  này,  giống  như 

Thế  Tôn  ở  ngay  trước  mặt  kề  tai  nói  với  chúng  ta, 

cảm xúc rất là sâu sắc. 

Kinh văn cách giảng rất nhiều, đại đức xưa đem 

cái chữ “Thánh” này xem là Bồ Tát Địa Thượng, cái 

ý  này  cũng  rất  rõ  ràng.  Nếu  như  sâu  hơn  một  tầng, 

rộng hơn một tầng, chữ “thánh” này chính là Phật Bồ 

Tát. 

Phật Bồ Tát liền bao hàm lấy tất cả chúng sanh. 

Trên  kinh  Đại  thừa  thường  nói  “Tất  cả  chúng  sanh 

đều là Phật ở vị lai”. “Hoa Nghiêm” “Viên Giác” nói 

được càng thấu triệt hơn:  “Tất cả chúng sanh vốn dĩ 

 là Phật”.  Vậy thì  do đây có thể biết, chúng ta cúng 

dường  tất  cả  chúng  sanh,  lại  chẳng  phải  là   “Cúng 

 dường  hằng  sa  thánh”   hay  sao?  Tại  vì  sao   “Không 

 bằng  kiên  dũng  cầu  chánh  giác?”   Các  vị  phải  nên 

biết,  nếu  bạn  chỉ  tu  cúng  dường  thì  cái  mà  bạn  có 

được  là  phước  báo,  dù  là  bạn  cúng  dường  chư  Phật 

Bồ  Tát  có  nhiều  hơn  thì  phước  báo  của  bạn  cũng 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







chẳng qua là ở cõi trời mà thôi, trời dục giới, trời sắc 

giới,  hưởng  phước  trời.  Do  đó  nếu  chỉ  riêng  cúng 

dường, thì không cứu cánh, “Không bằng kiên dũng 

cầu chánh giác”. 

 “Kiên” là kiên định “Tín-Nguyện-Hạnh”. 

Nhất  là  tín  tâm.  Phật  pháp  không  luận  là  tông 

phái nào, không luận một pháp môn nào đều phải là 

thành vô thượng đạo. Nhưng vì sao không thể thành 

tựu? Vì tín tâm của chúng ta không kiên định, tín tâm 

có  thể  dao  động,  do  đó  người  tu  hành    rất  nhiều, 

người thành tựu thì ít. Những người nào có thể thành 

tựu?  Những  người  “Tín,  Nguyện”  kiên  định,  trước 

sau không đổi, cũng chính là nói thỉ chung bất biến, 

con người đó cả đời quyết định có thành tựu. 

 Nhưng tín tâm tại vì sao có thể thoái? 

Tại vì sao có thể thay đổi? Ở trong đây tóm lại 

không ngoài hai nguyên nhân. 

Loại thứ nhất là: Chính mình từ vô lượng kiếp 

đến  nay,  tu  tích  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên 

mỏng, không sâu dầy, đây là một nguyên nhân. 

Loại thứ hai là: Nhận thức đối với giáo lý chưa 

đủ sâu, cho nên học Phật, giáo nghĩa của Phật không 

liễu giải một cách sâu sắc. Thế Tôn  ở trên hội Kim 

58 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cang  Bát  Nhã  dạy  chúng  ta  “Thâm  giải  nghĩa  thú”, 

nhưng chúng ta đối với nghĩa thú của Phật pháp hiểu 

được không đủ sâu. 

Do bởi có hai loại nguyên nhân này, nên không 

ngăn  nổi  mê  hoặc  của  năm  dục  sáu  trần  bên  ngoài, 

phiền  não  tập  khí  theo  đó  mà  thêm  lớn,  đạo  tâm  bị 

tiêu mất hết. Đây là nguyên nhân mà từ xưa đến nay, 

bao nhiêu người tu hành không thể thành tựu, nhân tố 

chính ngay chỗ này. 

Cho  nên  nếu  chúng  ta  muốn  có  thành  tựu  thì 

thứ  nhất  tín  tâm  phải  kiên  định.  Tín  tâm  kiên  định 

thực  tế  là  khó,  không  phải  là  một  việc  dễ  dàng,  giả 

như chính mình trước đây thiện căn phước đức nhân 

duyên mỏng một chút, cũng vẫn không sợ, vì nếu như 

chúng ta ngay trong một đời này gặp được duyên thù 

thắng, thì vẫn có thể bổ túc thiện căn phước đức nhân 

duyên  không  đủ.  Cho  nên  ở  trong  “Quán  Kinh  Sớ” 

Đại sư Thiện Đạo nói rất hay, Ngài nói :“Chín phẩm 

 vãng sanh, đều là ở duyên ngộ khác nhau” . Chúng ta 

biết được Thiện Đạo là A Di Đà Phật tái sanh, nên lời 

nói này chính là A Di Đà Phật đích thân vì chúng ta 

nói “Do gặp duyên khác nhau”. Nhưng ngược lại cho 

dù gặp được nhân duyên thù thắng rồi, mà thiện căn 

phước đức không có cũng không được. Cho nên thiện 

căn phước đức phải đã có, tuy rằng có mà không đủ, 

thì  có  thể  bù  đắp  vào,  còn  nếu  như  không  có  cũng 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







không thể thành tựu. 

Thí dụ này rất hiển nhiên, bản thân tôi chính là 

một thí dụ sống động: Khi tôi còn trẻ, tôi nghe được 

Phật pháp rất trễ, 26 tuổi mới được nghe Phật pháp, 

chính tôi luôn cảm thấy quá trễ, do duyên không đủ. 

Từ khi 25 tuổi tôi mới nghe được Phật pháp, tôi thân 

cận tiên sinh Phương Đông Mỹ, Phương tiên sinh học 

trò rất đông, tôi học Phật với đại sư Chương Gia, học 

trò của đại sư Chương Gia cũng rất nhiều. Sau khi đại 

sư Viên Tịch, tôi nhờ vào sự giới thiệu của lão cư sĩ 

Châu  Kính  Vũ  là  người  quen  biết  giới  thiệu  tôi  với 

lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Khi tôi theo lão sư Lý, học 

trò  của  lão  sư  Lý  có  đến  20  vạn  người,  ngay  trong 

học trò nhiều đến như vậy nhưng vì sao họ không thể 

lộ  diện?  Bởi  vì  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  ít, 

không  phải  họ  không  có,  có,  cũng  gặp  được  họ,  ít 

thôi, ít đi  theo lão sư tốt,  nên vẫn không cách gì  bổ 

túc, nguyên nhân chỉ là như vậy. 

Ngày  nay  chúng  ta  ở  trong  cái  hội  Singapore 

này, duyên đầy đủ, duyên thù thắng, vậy có thể thành 

tựu hay không? Chỉ còn phụ thuộc ở thiện căn phước 

đức  của  các  đồng  tu.  Nếu  như  các  vị  đồng  tu  chân 

thật thiếu thiện căn, phước đức, nhưng nhân duyên ở 

ngay  trong  pháp  duyên  thù  thắng  như  vậy,  tôi  tin 

tưởng bạn nhất định có thể thành tựu. 

60 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hiện tại kinh Hoa Nghiêm của chúng ta, đổi lại 

sẽ  giảng  trong  Báo  Ân  Đường  của  Tịnh  Tông  Học 

Hội.  Buổi  sáng  mỗi  ngày  mười  giờ  giảng  đến  mười 

một rưỡi. Ngày ngày giảng, các vị có thể ở trong nhà 

mở  mạng  lên  xem,  chúng  ta  mỗi  một  ngày  mỗi  lần 

giảng đều đồng thời đưa lên mạng, vi tính của hiện tại 

rất  là  thuận  tiện.  Chúng  ta giảng kinh  Hoa  Kỳ  cũng 

nghe.  Chúng  ta  vừa  thay  đổi  thời  gian,  lập  tức  Hoa 

Kỳ bên kia gọi điện thoại đến rất là hoan nghênh, vì 

ban ngày buổi sáng chúng ta 10 giờ bắt đầu giảng thì 

ở  Hoa  Kỳ  lúc  đó  là  buổi  tối  8  giờ,  họ  xem  là  đúng 

lúc, 8 giờ xem đến 9 giờ rưỡi. Cho nên gọi điện thoại 

đến nói vui mừng không gì bằng. Úc Châu cũng xem 

được, bên kia Hồng Kông cũng xem được. Đó chỉ là 

tôi biết được, còn tôi không biết chắc là sẽ rất nhiều. 

Cho nên các vị ở trong nhà, có thể lấy vi tính để mở 

mạng xem, ngày ngày bạn đều xem thấy. 

Ban  đầu  học  Phật  pháp,  đọc  tụng  nghe  giảng 

quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Vì sao vậy? Giúp cho 

bạn kiên định tín tâm, giúp cho bạn kiên định nguyện 

tâm, bạn cầu chánh giác mới có thể tin cậy được. Nếu 

bạn không thể thâm giải nghĩa thú thì bạn sẽ giải đãi, 

bạn  sẽ  thoái  chuyển.  Bạn  phải  nên  biết  khi  vừa  giải 

đãi,  vừa  thoái  chuyển,  bạn  liền  phải  giác  ngộ  rằng 

chính  mình  thiện  căn,  phước  đức  không  đủ,  không 

thể  thấu  triệt  được  đối  với  nghĩa  kinh.  Người  thiện 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 








căn  phước  đức  sâu  dầy  thì  sẽ  không  thoái  chuyển; 

Người  thâm  giải  nghĩa  thú  cũng  sẽ  không  thoái 

chuyển, hai loại người này quyết định thành tựu. 

Mọi người đều biết, cái thế giới này có tai nạn, 

khẳng  định  có  tai  nạn,  vậy  làm  thế  nào  cứu  chính 

mình? “Không bằng kiên dũng cầu chánh giác”; Làm 

thế  nào  cứu  giúp  chúng  sanh?  Cũng  “Không  bằng 

kiên dũng cầu chánh giác”. Chân thật là tự lợi lợi tha, 

chân  thật  là  phía  trước  quyển  kinh  này  đã  nói  “Trụ 

chân thật huệ”, thực tiễn “Huệ dĩ chân thật chi lợi”, 

liền thực tiễn câu nói này. 

Vậy  thì  do  đây  có  thể  biết,  nhất  định  phải  tín 

tâm  kiên  định,  quyết  không  dao  động,  phải  ghi  nhớ 

giáo huấn của Đại sư Thiện Đạo. Bất luận người nào 

đến nói với bạn, nói không tương ưng với pháp môn 

bổn  kinh  này,  chúng  ta  thảy  đều  cự  tuyệt,  thảy  đều 

không tiếp nhận. Đại Sư Thiện Đạo còn nói:  “Cho dù 

 là Thích Ca Mâu Ni Phật tái sanh, mười phương chư 

 Phật tái lai nói với bạn, nói ra mà không tương ưng 

 với  kinh này  cũng không  nghe” .  Vì sao  không nghe 

vậy? Vì đó không phải Phật thật, là Phật giả, nếu như 

là Phật thật, Phật Phật như nhau, tất cả chư Phật nói 

ra  quyết  định phải  tương  ưng  với  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật đã nói, đó là Phật thật. Đây là đại sư Thiện Đạo 

hết  lời  khuyên  bảo  đối  với  chúng  ta,  vì  sợ  nhất  là 

chúng ta trộm nghe nói nhảm, lắng nghe vị pháp sư 

62 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này, vị đại đức kia nói thế, thế là đối với pháp môn 

này, đối với kinh điển này đưa ra lời phê bình, trong 

lòng lập tức liền hoài nghi, lập tức bị dao động. Hoặc 

giả là khi bạn tiếp xúc 5 dục 6 trần, chính mình tham 

sân phiền não khởi hiện hành, tâm danh lợi liền khởi 

lên, liền thoái chuyển. Sự việc này thì quá nhiều, nơi 

nơi chốn chốn chúng ta đều thấy được,  cho nên giữ 

gìn kiên dũng không thoái thật khó. 

 “Dũng”:  Là  dũng  mãnh  tinh  tấn,  quyết  tâm  cầu 

 chánh giác. 

Chánh  giác  ở  ngay  chỗ  này,  chúng  ta  ở  ngay 

trong  một  đời  này,  quyết  định  có  thể  cầu  đến  được, 

quyết  định  có  thể  thành  tựu.  Chỉ  có  một  môn,  niệm 

Phật  vãng  sanh  bất  thoái  thành  Phật,  một  môn  này 

thật đáng tin, thật ổn định, thật mau lẹ. Các pháp môn 

khác đương nhiên cũng không tệ, chỉ  sợ là căn tánh 

chúng  ta  không  đầy  đủ,  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  là 

điều kiện của chúng ta không đủ. Vì sao như vậy? Vì 

các pháp môn khác quyết định phải đoạn phiền não, 

phải  đoạn  kiến  tư,  phải  đoạn  trần  sa,  phải  phá  vô 

minh. Việc này thật là quá khó, đích thực không phải 

là việc của người hiện tại có thể làm được. Đừng nói 

những thứ này, chỉ  nói pháp môn của Mật  giáo  thôi 

mà  lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  (ông  là  Kim  Cang 

Thượng  Sư  của  Mật  Tông,  truyền  nhân  của  Nặc  Na 

Hoạt Phật), ông rất thẳng thắn mà nói với mọi người: 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 “Thời đại này tu học Mật pháp thì đã không có người 

 được thành tựu” . Đây chính là ông nói “Chỉ có niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ”.  Cho  nên  ông  tiếp  xúc  rất 

nhiều đồng tu Mật tông, bạn xem ông khuyên họ gia 

trì “Kinh Vô Lượng Thọ”, gia trì “Di Đà Yếu Giải”, 

gia trì  “Phổ Hiền Bồ Tát  Hạnh Nguyện Phẩm”, ông 

bảo  họ  gia  trì  ba  loại  này  (hay  nói  cách  khác  Mật 

không thành tựu), cái này thì thành tựu. Phương pháp 

mà lão cư sĩ Hạ Liên Cư, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, 

sư đồ chân thật  là hết  lời  khuyên bảo, cùng phương 

pháp mà đại  sư Vĩnh Minh Diên Thọ dùng gần như 

hoàn toàn như nhau. 

Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  thời  đại  đó,  người  tham 

thiền rất nhiều, Ngài thấy được rất rõ ràng, không thể 

có  thành  tựu,  cho  nên  Ngài  đề  xướng  Thiền  Tịnh 

song tu  “Có Thiền có Tịnh, như hổ mọc thêm sừng” . 

Cái ý này là nói gì vậy? Thiền bên đó, xem thấy bạn 

không thể có thành tựu, bạn thêm phần Tịnh Độ này, 

chỗ này thì  có thành tựu. Không phải  Ngài khích  lệ 

chúng ta Thiền Tịnh song tu, không phải vậy, mà đây 

là Ngài đối với người tu Thiền mà nói, người   “Tiên 

 nhập  vi  chủ”  8,  ở  đây  có  vấn  đề  thể  diện,  không  thể 

buông  bỏ  được,  cho  nên  tổ  sư  dùng  phương  pháp 

phương tiện khéo léo này, bảo họ thêm vào Tịnh Độ, 

thì  tốt  hơn,  họ  liền  sẽ  tiếp  nhận,  vì  cũng  đã  đủ  thể 

diện, cũng có thể xuống được đài. 

64 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hạ  lão,  Hoàng  Niệm  lão  cũng  là  như  vậy, 

người  học  mật  cũng  là  có  vấn  đề  thể  diện,  nên  các 

Ngài  dùng  loại  phương  pháp  này  để  giúp  đỡ  họ,  để 

thành  tựu  họ.  Còn  nếu  như  bạn  là  người  thành  thật 

niệm Phật, vậy thì quyết định thành tựu, đó là mười 

phương  tất  cả  chư  Phật  tán  thán  ở  quyển  kinh  này. 

Chúng ta đều đọc qua, Phật làm gì có vọng ngữ? Mỗi 

câu đều là lời giáo huấn chân thành. Chúng ta phải tin 

tưởng,  phải  đem  sự  việc  này,  làm  thành  ngay  trong 

một đời này của chúng ta, duy nhất một sự việc lớn 

để làm, tất cả thời, tất cả chỗ, niệm niệm tương ưng 

với Phật, tương ưng với A Di Đà Phật. 

Lại nói với các vị, chúng ta niệm một câu A Di 

Đà  Phật,  chính  là  chân  thật   “Cúng  dường  hằng  sa 

 thánh”   vì  đây  là   “Như  giáo  tu  hành   cúng  dường” . 

Chúng  ta  xả  bỏ  tất  cả  hưởng  thụ,  xả  bỏ  tất  cả  phú 

quý, tất cả thời gian đều dùng để niệm Phật, đều dùng 

để đọc kinh, cũng là tiêu tai giải nạn thay cho chúng 

sanh. Cái đạo lý này, trong lúc giảng giải chúng ta đã 

nói qua rất nhiều lần, đây là hành vi chân thật tự lợi 

lợi  tha.  Phàm  phu không  nhận  biết, nhưng  chư  Phật 

Như Lai tán thán, Long thiên thiện thần xem thấy bạn 

cung kính hộ trì. 

Cho nên chúng ta ở ngay  chỗ này, thôn Di Đà 

khi chưa bắt tay trù bị, chúng ta liền mở Niệm Phật 

Đường  trước,  thực  tiễn  việc  lớn  này  trước,  hay  nói 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







cách  khác  hóa  giải  thế  gian  tất  cả  chúng  sanh  kiếp 

nạn tu học. Đây là một việc lớn bức bách nhất ở ngay 

trước  mắt,  cấp  tốc  phải  làm  ngay.  Chúng  ta  ngay 

trong mỗi niệm (cái niệm này là nguyện), nguyện tất 

cả chúng sanh cũng có thể giống y như chúng ta vậy, 

ngay  trong  một  đời  chứng  được  quả  Phật  cứu  cánh 

viên mãn, chỉ có cái nguyện này. 

Nhưng  nguyện  mà  không  thể  thực  tiễn  là  hư 

nguyện. Vậy nguyện làm thế nào thực tiễn? Thực tiễn 

nhất định phải tu hành, tự hành hóa tha, không luận 

vào lúc nào, không luận vào bất cứ trường hợp nào, 

chúng ta đem pháp môn thù thắng này giới thiệu cho 

người  khác.  Nhưng  giới  thiệu  cho  người  khác  phải 

hiểu  được  quán  cơ.  Cơ  có  ba  loại,  trong  Phật  pháp 

thường  nói  có  thượng  căn,  trung  căn,  hạ  căn.  Cách 

nói  này  rất  khó  hiểu,  loại  người  nào  là  thượng  căn, 

loại người nào là hạ căn? Nhưng cho dù hạ căn vẫn 

không  tệ,  vẫn  còn  có  hạng  không  có  căn,  không  có 

căn bạn tặng cho họ, họ cũng không cần, đó chính là 

không có căn. 

Cho  nên  chúng  ta  kết  duyên  với  người,  người 

không có căn thì trồng thiện căn cho họ, cũng không 

thể bỏ đi. Làm thế nào để trồng thiện căn cho họ? Họ 

xem  thấy  hình  dáng  của  Tam  Bảo  (gọi  là  “Một  khi 

nghe qua tai, mãi đã trồng được thiện căn”), âm thanh 

của Tam Bảo, hình tướng của Tam Bảo, một khi nhìn 

66 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thấy qua cũng là vĩnh viễn  trồng được thiện căn. Cho 

nên các vị phải hiểu rõ sự thật này, hiểu rõ cái đạo lý 

này thì bạn liền biết được hình tướng của người xuất 

gia là họ đã tu phước báo rất lớn. Người xuất gia đi 

bộ trên đường một lúc, đi một vòng, bao nhiêu người 

nhìn thấy, vừa nhìn thấy, đây là Phật, đó là Phật giáo 

đồ, khi thấy hòa thượng, người xuất gia, thì trong A 

Lại Da thức của họ có cái ấn tượng này, giống Phật 

đã liền trồng xuống. Điều này đồng tu tại gia không 

làm được. Vậy đồng tu tại gia phải làm như thế nào? 

Nếu bạn muốn đi ra phố, trên tay đeo một xâu chuỗi, 

người  ta  vừa  nhìn  thì  “A  Di  Đà  Phật”.  Cũng  được, 

bạn phải  có tiêu chí  đưa ra, đây là  cho tất cả  chúng 

sanh  trồng  giống  Phật,  người  không  có  giống  Phật 

trồng  giống  Phật  cho  họ.  Chúng  ta  phải  thật  có  tâm 

mà  làm.  Các  vị  có  không ít  đồng  tu  đến  nơi  đây  để 

nghe kinh, tham gia pháp hội, tự mình lái xe đến, trên 

xe  chúng  ta  dán  nhiều  chữ  A  Di  Đà  Phật,  trước  sau 

đều dán, xe của bạn đi đến nơi đâu, người ta vừa nhìn 

thì  đã  gieo  duyên  Phật  cho  họ  rồi,  đều  là  thuộc  về 

pháp cúng dường. 

Còn  người  hạ  căn  nghe  được  hoan  hỉ,  có  thể 

chấp tay cung kính, tuy rằng họ không đến nghe kinh, 

họ không đến niệm Phật, đó là hạ căn. 

Người  trung  căn,  sau  khi  họ  nghe  rồi,  sau  khi 

họ  biết  rồi,  họ  sẽ  đến  nghe  kinh,  cũng  sẽ  đến  niệm 

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Phật. 

Còn  người  thượng  căn  nếu  sau  khi  họ  nghe 

được,  cả  đời  họ  liền  sẽ  nương  vào  pháp  môn  này, 

ngay trong một  đời này quyết định vãng sanh thành 

Phật, đó là người thượng căn. Người trung căn chưa 

chắc một đời này có thể vãng sanh, người thượng căn 

quyết định được sanh Tịnh Độ. 

Bình thường chúng ta phải hiểu được quán cơ, 

phải  hiểu  được  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh.  Cho  nên 

chúng  ta   “Kiên  dũng  cầu  chánh  giác”   cũng  không 

quên  “Cúng  dường  hằng  sa  thánh”,  nhưng  lấy  kiên 

dũng  cầu  chánh  giác  làm  chủ,  cúng  dường  hằng  sa 

thánh  cùng  tất  cả  chúng  sanh  rộng  kết  pháp  duyên, 

duyên thù thắng. 

Ở trên không Phật thường nói  “Phật không độ 

 người  vô  duyên” ,  do  đây  có  thể  biết  kết  duyên  là 

quan trọng đến dường nào. Đặc biệt là người xuất gia, 

người xuất gia tiếp nhận cúng dường của tín đồ, lấy 

cúng  dường  để  làm  cái  gì?  Nhất  định  đi  kết  pháp 

duyên, đó là công đức chân thật, còn như việc cúng 

dường này, nếu chính mình đem đi hưởng thụ, vậy thì 

hỏng rồi, đó chính là ngạn ngữ trong nhà Phật thường 

nói  “Đời này không liễu đạo, mang lông đội sừng để 

 trả” . Cho nên nhất định phải hiểu được rộng kết pháp 

duyên, tất cả vì chúng sanh, vì Phật pháp. 

68 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng  ta  cũng  thấy  qua  thế  gian  có  không  ít 

Viện Dưỡng Lão. Chúng ta ở Úc Châu tham quan rất 

nhiều thôn dưỡng lão, mỗi một tòa nhà của người già, 

tôi rất lưu ý đến việc này, xem thấy được rất nhiều, 

mọi người có lúc nói lên. Có người nói Viện Dưỡng 

Lão là công trình không hy vọng. Không có hy vọng 

vì họ đến nơi đó để chờ chết, đời sống vật chất chăm 

sóc được rồi, đời sống tinh thần trống rỗng. Cho nên 

chúng ta muốn thành lập thôn Di Đà. 

Hiện  tại  chúng  ta  tiếp  xúc  tôn  giáo  bên  ngoài 

nhiều,  rất  nhiều  tôn  giáo  đều  lập  Viện  Dưỡng  Lão, 

đều thành lập Viện Cô Nhi, chúng ta phải khích lệ họ, 

giúp  đỡ  họ.  Viện  Dưỡng  Lão  là  công  trình  có  hy 

vọng, có đại hy vọng, Viện Dưỡng lão của nhà Phật, 

tương  lai  vãng  sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc. 

Thông  thường  Viện  Dưỡng  Lão  của  các  tôn  giáo, 

những  người  ở  đó  tương  lai  đều  muốn  lên  thiên 

đường, hưởng thiên phước, vậy làm sao mà không hy 

vọng  chứ?  Hy  vọng  này  từ  do  đâu  mà  có?  Từ  giáo 

dục  tôn  giáo.  Bạn  dưỡng  lão,  dưỡng  cho  họ,  ngày 

ngày phải cho họ lên lớp, nhất định phải có thầy tôn 

giáo, mỗi ngày giảng kinh nói pháp với họ, lãnh đạo 

họ tu hành. Mỗi một tôn giáo đều có phương thức tu 

hành  của  họ,  như  vậy  đều  có  thể  đạt  đến  mục  tiêu 

mong  cầu  của  tôn  giáo,  là  lên  trời,  là  vãng  sanh, 

không  đọa  ba  đường  ác,  không  còn  đến  nhân  gian 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







chịu khổ, vậy làm sao mà họ không còn có hy vọng 

chứ?  Tràn  đầy  hy  vọng.  Nếu  như  Viện  Dưỡng  Lão 

này, không có người giảng kinh nói  pháp, không có 

người lãnh  đạo tu hành,  vậy  thì  đích  thực  là  có  vấn 

đề.  Chúng  ta  xem  thấy  người  già,  không  phải  đang 

nghĩ tưởng xằng bậy, thì  là như ngây như dại. Ngây 

ngây dại dại là rơi vào vô minh, nghĩ tưởng xằng bậy 

nhà Phật gọi là trạo cử. Hai loại hiện tượng này đều 

không  tốt,  đều  là  nhân  của  ba  đường  ác.  Cho  nên 

chúng ta giúp đỡ Viện Dưỡng Lão là công trình tràn 

đầy hy vọng, tràn đầy sáng lạn, quyết không phải là 

công  trình  vô  vọng  như  người  thông  thường  đã  nói, 

tuổi  già giúp  cho họ thành tựu, giúp cho họ đời sau 

càng  hạnh  phúc  càng  tốt  đẹp  hơn  đời  này.  Viện  Cô 

Nhi càng phải giúp đỡ chúng, thành tựu đức hạnh kỹ 

năng,  học  vấn  của  chúng.  Chúng  ta  phải  chân  thật 

đưa ra lòng yêu thương, cố gắng mà dạy bảo chúng. 

Đây  đều  là  thuộc  về   “Cúng  dường  hằng  sa  thánh” . 

Đem  những  công  đức  này  hồi  hướng  cầu  sanh  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, đây chính là nhiều phước 

đức, nhiều thiện căn, nhiều nhân duyên. 

Trên  kinh  Di  Đà  nói   “Không  thể  thiếu  thiện 

 căn phước đức nhân duyên mà được sanh nước kia”. 

Chúng ta tạo ra là nhiều thiện căn, nhiều phước đức, 

cho nên chính mình khởi tâm động niệm, lời nói việc 

làm đều không rời khỏi cái quan niệm này, hành hành 

70 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đều thực tiễn cái quan niệm này. 

Lần này tôi giảng kinh ở Hồng Kông, có đồng 

tu hỏi tôi: 

- Niệm Phật thế nào mới có thể nắm chắc được 

phần vãng sanh? 

Tôi nói với họ: 

- Biết trước giờ chết, không có bệnh khổ, ngồi 

mà đi, đứng mà đi, thì nắm chắc. 

Họ nói: 

- Vậy có thể làm được hay không? 

Tôi nói: 

- Có thể! Vấn đề chính là bạn có chịu làm hay 

không? Chân thật đoạn ác tu thiện, tích công bồi đức, 

tu phước không nên hưởng phước, phước báo giữ lại 

khi lâm chung hưởng. Khi lâm chung không có bệnh 

khổ  là  đại  phước  báo,  khi  lâm  chung  rõ  ràng  tường 

tận,  xem  thấy  Phật  đến  tiếp  dẫn,  nói  với  thân  bằng 

quyến  thuộc  của  bạn  “Bye,  Bye  tôi  đi  đây”,  đó  là 

phước báo đệ nhất đẳng. Một đời tu tích, đến lúc này 

hưởng.  Bạn  vừa  biểu  diễn  như  vậy  là  bạn  độ  bao 

nhiêu người, người ta xem thấy bạn vãng sanh, thì dù 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







không tin tưởng cũng phải tin tưởng, còn chúng ta nói 

đến rách da miệng, chưa chắc họ đã tin, khi vừa biểu 

diễn vậy, họ liền tin tưởng. 

Họ lại hỏi tôi: 

- Vậy phải làm bằng cách nào? 

- Tôi vừa rồi nói là nguyên tắc, còn bạn phải tu 

bố thí cúng dường. 

Người  đến  trung  niên  đều  phòng  bị  tương  lai 

phải  chết, phải  chuẩn bị  một  ít tiền tương lai dưỡng 

lão,  lại  muốn  chuẩn  bị  một  ít  tiền  làm  phí  thuốc 

thang, sợ mình bị bệnh. Tôi liền nói với họ bạn nên 

đem  tiền  dưỡng  lão  của  bạn  cho  đi,  tặng  cho  Viện 

Dưỡng Lão, đem phí thuốc thang của bạn cho đi luôn, 

tặng cho những người bệnh khổ. Nếu bạn có thể làm 

được,  bạn  nhất  định  biết  trước  giờ  chết,  không  bị 

bệnh, đứng mà đi, ngồi mà ra đi, do nguyên nhân gì? 

Bạn  không  có  tiền  để  bệnh,  bạn  không  có  tiền  để 

dưỡng  lão,  bạn  liền  thành  công  rồi.  Còn  bạn  muốn 

chuẩn bị một ít tiền để dưỡng lão thì bạn không già 

không  được,  chuẩn  bị  một  ít  tiền  để  làm  phí  thuốc 

thang, thì bạn không thể không bị bệnh, bạn làm sao 

có thể đi được tự tại chứ? 

Trong  đây  có  đạo  lý,  bạn  phải  hiểu  được  cái 

72 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đạo  lý  này,  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật.  Tại  vì  sao 

người  khác  có  thể  làm  được,  chúng  ta  không  làm 

được?  Chúng  ta  từ  ngay  gốc,  quan  niệm  đã  sai  lầm 

rồi, chân thật đi tu từ bi hỉ xả, phải xả được sạch trơn, 

đây là quyết định nắm chắc ngay trong một đời viên 

mãn thành tựu. 

Cho nên ý nghĩa của hai câu nói này, rất là sâu 

thẳm, rất là rộng lớn, chúng ta nói không hết, hai câu 

này chỉ nói đến chỗ này. 

Mời  xem  đoạn  kinh  văn  phía  sau,  khoa  văn 

phía  sau   “Nguyện  cầu  Tịnh  Độ” ,  trong  đây  có  hai 

đoạn nhỏ, hai bài kệ. 

CHÁNH KINH: 

 

“Nguyện đương an trụ Tam Ma Địa, 

Hằng phóng quang minh chiếu nhất thiết, 

Cảm đắc quảng đại thanh tịnh cư, 

Thù thắng trang nghiêm vô đẳng luân 

 

Luân hồi chư thú chúng sanh loại 

Tốc sanh ngã sát thọ an lạc 

Thường vận từ tâm bạt hữu tình 

Độ tận vô biên khổ chúng sanh.” 

  

 [Dịch nghĩa: 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 









 Nguyện sẽ an trụ tam-ma-địa  

 Luôn phóng quang minh chiếu hết thảy  

 Cảm được chốn thanh tịnh, rộng lớn  

 Trang nghiêm thù thắng không chi sánh  

  

 Các chúng sanh luân hồi các nẻo  

 Chóng sanh cõi tôi hưởng an lạc  

 Thường vận từ tâm cứu hữu tình  

 Ðộ hết vô biên chúng sanh khổ. ] 

Câu này chính là quả báo của  “Kiên dũng cầu 

 chánh  giác” ,  còn  bài  kệ  phía  sau  chính  là  thực  tiễn 

 “Cúng dường hằng sa thánh”. 

Bạn  xem  thấy  trước  thành  Phật,  sau  độ  chúng 

sanh,  đó  là  chánh  lý.  Còn  như  chính  mình  không  có 

thành tựu, mà muốn độ hóa chúng sanh thì khó. Khó 

ở chỗ nào, sợ bị chúng sanh độ đi mất. Sự việc này 

thì quá nhiều rồi. Cho nên người xưa có một chỗ tốt, 

khi  chính  mình chưa có thành tựu, cả đời không rời 

khỏi lão sư, vì chính mình khi chưa có thành tựu mà 

rời khỏi lão sư, thì rất dễ dàng mê đắm trong năm dục 

sáu trần, mê ở danh vọng lợi dưỡng, vậy thì đọa lạc 

sẽ rất nhanh. Khi vừa đọa lạc xuống, quay đầu khó, 

không  dễ  dàng.  Cho  nên bạn  phải  có  tính  cảnh  giác 

cao  độ,  không  rời  khỏi  lão  sư,  không  rời  khỏi  bạn 

đồng  tu,  nương  nhờ  vào  chúng.  Chúng  ta  xem  đoạn 

74 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



kinh văn này, mở đầu:  

Thứ  nhất:  “Nguyện  đương  an  trụ  tam  ma  địa” 

[Nguyện sẽ an trụ tam-ma-địa] 

Thực  tế  mà  nói  là  cầu  thành  Phật  nhiếp  Tịnh 

Độ nguyện. Trong 8 câu này là quy nạp các nguyện, 

cũng chính là hạt nhân của 48 nguyện. Câu thứ nhất 

nói: “Nguyện sẽ an trụ tam-ma-địa”. 

 Tam Ma Địa là gì? 

  

Chính là niệm Phật Tam Muội. Đoạn kinh văn 

này là nói Tỳ Kheo Pháp Tạng, A Di Đà Phật tu hành 

ở nhân địa, Pháp Tạng thực tế mà nói là Ngài thị hiện 

là làm ra tấm gương cho chúng ta xem, A Di Đà Phật 

có  phải  ở  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  mới  thành 

Phật hay không? Nếu như bạn có cách nhìn này, cách 

nghĩ  này,  vậy  thì  bạn  hoàn  toàn  sai  rồi.  Pháp  Tạng 

cũng là cổ Phật tái lai, thế giới Tây Phương Cực Lạc 

là hóa độ của Ngài. Giống như Bổn Sư Thích Ca Mâu 

Ni Phật vậy, ba ngàn năm trước xuất hiện ở phía Bắc 

Ấn Độ địa cầu chúng ta thị hiện 8 tướng thành đạo, 

có  phải  vào  lúc  đó  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tu  hành 

chứng quả hay không? Không phải! Thế Tôn Ngài ở 

trong  “Kinh  Phạm  Võng”  nói  với  chúng  ta,  lần  này 

Ngài  đến  biểu  diễn  thành  Phật  là  lần  thứ  tám  ngàn. 

Vở  kịch  này  diễn  rất  quen  thuộc,  đã  diễn  tám  ngàn 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







lần rồi. A Di Đà Phật ở thế giới Cực Lạc thành Phật 

cũng  giống  như  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vậy,  cũng 

không biết đã diễn bao nhiêu lần rồi. 

Cho nên chúng ta biết được đây là cổ Phật thị 

hiện,  không  phải  chân  thật  ở  nơi  đó  thành  Phật, 

không  phải  ngay  đời  này  mới  thành  Phật.  Sự  việc 

này,  đại  đức  xưa  cũng  có  thảo  luận,  có  người  nói 

Pháp Tạng thân phận vào lúc này là Bồ Tát thập địa, 

cũng có người nói là Bồ Tát địa thượng, nhưng thực 

tế ra mà nói chân thật là cổ Phật tái lai, hoàn toàn là 

thị hiện để cho chúng ta xem, làm cho chúng ta xem, 

bảo  chúng  ta  học  tập,  lấy  Ngài  làm  tấm  gương,  học 

tập với Ngài. Trên nhân địa (chúng ta hiện tại ở nhân 

địa,  vẫn  chưa  vãng  sanh)  học  Pháp  Tạng  Tỳ  Kheo, 

tương lai sau khi vãng sanh, học A Di Đà Phật, đó là 

học quả địa. 

Trước  khi  chưa  vãng  sanh  học  nhân  địa,  bạn 

thử nghĩ xem ý nghĩa của thị hiện này bao nhiêu sâu? 

Chúng ta không từ ngay chỗ này mà thể hội, bạn làm 

sao có thể giác ngộ? Bạn làm sao có thể tường tận? 

Bạn  từ  chỗ  nào  mà  bắt  tay  vào  học  tập?  Chư  Phật 

Như  Lai  từ  bi  đến  cùng  tột,  Tam  luân  hóa  độ.  Trên 

kinh  đại  thừa  thường  nói  Thân  -  Ngữ  -  Ý  tam  luân 

hóa  độ  chúng  sanh,  đó  chính  là  dạy  cho  chúng  ta, 

chúng ta phải an trụ Tam Ma Địa, cũng phải học A Di 

Đà Phật ở nhân địa. “Nguyện đương an trụ Tam Ma 

76 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Địa”, chúng ta phải đem tâm an trụ ở ngay trong niệm 

Phật Tam Muội. 

Trên  kinh  nói   “Niệm  Phật  Tam  Muội,  Tam 

 muội  Trung  Vương” .  “Tam  Muội”:  Là  tiếng  Phạn 

phiên dịch thành ý Trung Quốc là “Chánh thọ”. 

Hưởng thụ bình thường, hưởng thụ bình thường 

là gì? Chấp trì danh hiệu, đó mới là chân thật hưởng 

thụ bình thường. Chúng ta quên mất đi Phật hiệu thì 

liền nghĩ tưởng xằng bậy, nghĩ tưởng xằng bậy là thọ 

dụng  không  bình  thường.  Các  vị  phải  nên  biết  nghĩ 

tưởng xằng bậy là tạo nghiệp luân hồi, chúng ta chính 

mình  phải  có  tâm  cảnh  giác,  một  ngày  24  giờ  đồng 

hồ, tỉ mỉ mà tư duy ngay trong 24 giờ đồng hồ, ta tạo 

ra  là  nghiệp  gì?  Mỗi  ngày  ta  niệm  Phật  chiếm  bao 

nhiêu  thời  gian?  Khởi  vọng  tưởng  chiếm  bao  nhiêu 

thời  gian?  Rơi  vào  vô  minh  chiếm  bao  nhiêu  thời 

gian? 

 Lúc nào thì rơi vào vô minh? 

Ngủ  nghỉ  là  rơi  vào  vô  minh.  Cái  sổ này  phải 

cố gắng mà tính thử xem, liền biết được chính mình 

có  nắm  chắc  được  phần  vãng  sanh  hay  không?  Nếu 

như thời gian chánh niệm dài, siêu vượt vọng tưởng, 

siêu vượt vô minh, công phu của bạn liền có lực, bạn 

mới  chân  thật  an  trụ  ở  ngay  trong  niệm  Phật  Tam 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Muội. 

Ngủ nghỉ, ngủ nghỉ là ma, là ma chướng. Ở trên 

kinh Phật thường nói  “Tài, Sắc, Danh, Thực, Thuỳ”  

là gốc của 5 điều địa ngục. Trong đó, ngủ nghỉ cũng 

là một điều của địa ngục, vậy có phương pháp gì đột 

phá hay không? Có! Các bạn các vị pháp sư trẻ tuổi, 

từ Đại  lục Trung Quốc đến,  trong Đại lục có những 

người chân thật tu hành, (tôi chưa thấy qua, tôi nghe 

cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  nói  qua),  chân  thật  có  người 

niệm  Phật,  suốt  cả  năm  không  hề  ngủ  nghỉ,  24  giờ 

đồng  hồ  niệm  Phật,  lạy  Phật.  Có  người  không  tin 

tưởng, phái  người luân phiên  xem, quả nhiên không 

sai,  mỗi  ngày  đều  như  vậy,  bạn  đến  thỉnh  giáo  với 

ông  ấy,  ông  làm  thế  nào  đoạn  dứt  được  ngủ  nghỉ? 

Chúng ta vì sao không đoạn được? 

Ở trên kinh Phật nói được rất hay, ngay đến Bồ 

Tát  Mã  Minh  trong  “Khởi  Tín  Luận”  đã  nói  với 

chúng  ta  “Bổn  giác  vốn  có,  bất  giác  vốn  không”, 

 “Tài,  Sắc,  Danh,  Thực,  Thuỳ”   là  bất  giác.  Bổn  lai 

không, bổn lai không quyết định có thể đoạn dứt, bổn 

lai có thì quyết định có thể chứng được, vấn đề bạn 

có  quyết  tâm  đi  đoạn  nó  hay  không?  Bạn  phải  hạ 

quyết tâm đi đoạn nó, được, sẽ đoạn được. Chân thật 

hạ quyết tâm, phải đột phá cái cửa ải này, đột phá cái 

cổ  bình,  lại  nói  với  các  vị,  bạn  còn  có  chư  Phật  hộ 

niệm, còn có Long thiên, Thiện thần hộ trì, làm gì mà 

78 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không làm được chứ? 

Niệm Phật Đường của chúng ta ở nơi đây, các 

vị cũng có chút thí nghiệm nhỏ, thông qua thí nghiệm 

nhỏ  này,  tôi  tin  tưởng  có  thể  tăng  thêm  tín  tâm  của 

các vị. Rất nhiều vị đồng tu ngày ngày ngủ nghỉ quen 

rồi, còn ngủ nướng nữa, đến Niệm Phật Đường nghe 

nói niệm Phật 24 giờ đồng hồ, e rằng chịu không nổi, 

kết quả niệm qua 36 giờ, rất nhẹ nhàng, rất thoải mái, 

sau  khi  niệm  xong  cũng  không  bị  ngủ  gật,  cũng 

không muốn ngủ được. Đây chính là bạn dần dần đột 

phá, bạn có thể 36 giờ đồng hồ tinh thần đầy đủ, thì 

bạn liền cũng có thể 360 ngày tinh thần đầy đủ, vấn 

đề bạn có phải chân thật đột phá hay không? 

Cái  đột  phá  này  quan  trọng  nhất  có  một  nhân 

tố, tâm thanh tịnh, tâm địa chân thật thanh tịnh, vì sao 

vậy? An trụ Tam Ma Địa, tâm địa thanh tịnh một trần 

không nhiễm, bạn liền làm được. Còn trong lòng có 

phiền não, có lo lắng, có vướng bận, còn có nhiều thứ 

không  buông  bỏ  được,  vậy  thì  không  được.  Bạn 

muốn  trải  qua  đời  sống  của  người  thế  gian  thông 

thường,  quả  nhiên  đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước, buông bỏ, bạn liền có thể trải qua đời sống của 

Phật Bồ Tát. Không những Phật Bồ Tát không có ngủ 

nghỉ,  xin  nói  với  các  vị  người  trời  Sắc  giới  thì  đã 

không có ngủ nghỉ, tuy là trời Sắc giới vẫn còn, thế 

nhưng  thời  gian  ít,  trời  Dục  giới  có  6  tầng,  càng 

79 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







hướng lên trên mà đi thời gian ngủ nghỉ càng ít, đến 

Sơ thiền thì không còn ngủ nghỉ. Người thế gian đều 

có  thể  làm  được,  huống  hồ  Phật  Bồ  Tát?  Chúng  ta 

phải có lòng tin. 

Hôm nay thời gian đã hết chúng ta học đến đây 

thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 





80 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 084) 

Cho  nên người  chân  thật  tu  hành,  nói  đến  căn 

bản  vẫn  là  “Tín  -  Nguyện  -  Hạnh”,  quyết  định  phải 

tin tưởng chính mình. 

Thánh nhân thế gian nói với chúng ta “Khắc kỷ 

tác thánh”9. Ý nghĩa của câu nói này là phàm phu có 

thể khắc phục được vọng niệm của chính mình, bạn 

liền  có  thể  làm  thánh.  Ở  trong  Phật  pháp  bạn  đoạn 

phiền não liền chứng Bồ Đề. 

Cho  nên  người  tu hành  nhất  định  phải  vật  lộn 

với phiền não, phải đánh thắng, không thể đánh thua, 

thua thì xong rồi, làm thế nào mới có thể đánh thắng? 

Phải liều mạng, không sợ khổ, không sợ khó, không 

sợ chết, bạn quyết định chiến thắng. Phàm hễ bạn bại 

trận, sợ khó, sợ khổ, sợ chết, bạn nhất định thất bại. 

Chân thật cầu Phật Bồ Tát bảo hộ, cầu Phật Bồ Tát hộ 

niệm, bạn hạ cái quyết tâm Phật Bồ Tát liền hiện tiền, 

Phật  Bồ  Tát  ngày  đêm  ở  chung  quanh  bạn  bảo  hộ 

bạn. Khổ cùng nạn, bạn quyết định là có, thế nhưng 

bạn quyết định không chết được, vì đến lúc bạn sắp 

chết  rồi,  thì  Phật  Bồ  Tát  lập  tức  liền  hiện  tiền  đến 

giúp bạn một chút. 

Chúng  ta  xem  thấy  trong   “Hư  Vân  Lão  Hòa 

 Thượng  Niên  Phổ” .  Bạn  xem  thấy  Đàm  Lão  hòa 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thượng  phát  nguyện  bái  sơn,  ba  bước  một  lạy,  mấy 

ngàn dặm đường phải lạy đến mấy năm mới lạy đến, 

đi  đến  nơi  nào  buổi  tối  thì  ngủ  ngay  trên  đất,  nhiều 

tháng nhiều năm thì làm gì không bị bệnh? Có bệnh 

khổ, khổ đến không thể đứng vững, Phật Bồ Tát đến, 

đến  để  giúp  Hòa  thượng,  giúp  Hòa  thượng  điều 

dưỡng bệnh. Sau khi bệnh hết rồi, thì Phật Bồ Tát đi, 

Ngài tiếp tục bái lạy. Sợ khổ, sợ khó, sợ chết, làm sao 

có  thể  ra  khỏi  luân  hồi?  Làm  sao  có  thể  được  sanh 

Tịnh Độ? Chúng ta phải tìm cho ra tâm bệnh, chỉ cần 

tiêu trừ tâm bệnh, làm Phật, làm tổ có thể thành tựu. 

Tại vì sao chúng ta không thể thành tựu? 

Thứ  hai:  “Hằng  phóng  quang  minh  chiếu  nhất 

thiết” [Luôn phóng quang minh chiếu hết thảy] 

“Quang”: Là trí quang. 

“Chiếu  nhất  thiết”:  Là  “thế,  xuất  thế  gian”  tất 

cả pháp, không có thứ nào không thông đạt tường tận. 

Đây gọi là chiếu nhất thiết. Mười phương ba đời quá 

khứ, hiện tại, vị lại, quá khứ vô thỉ, vị lai vô cùng, tất 

cả thảy đều thông đạt tường tận. 

Cái  năng  lực  này  từ  do  đâu  mà  có?  Năng  lực 

chính là ở “An trụ Tam Ma Địa” mà ra. Thực tế mà 

nói,  Tam  Ma  Địa  chính  là  chân  tâm  của  chúng  ta, 

Tam  Ma  Địa  chính  là  bổn  tánh  của  chúng  ta.  Ngày 

nay chúng ta đã bỏ mất đi chân tâm bổn tánh, lăn lộn 

82 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trong sáu cõi, đời sống khổ đến như vậy, đáng thương 

đến  như  vậy,  chư  Phật  Bồ  Tát  giáo  huấn  đối  với 

chúng ta, không gì khác hơn giúp chúng ta hồi phục 

lại tự tánh mà thôi. Mê là chính mình mê, ngộ vẫn là 

phải  chính  mình  giác  ngộ,  chư  Phật  Bồ  Tát  chỉ  làm 

tăng thượng cho chúng ta, còn ta vẫn phải nương vào 

giác ngộ của chính mình. 

 Tại vì sao chúng ta không giác ngộ? 

Vẫn là một câu nói cũ “Không chịu buông bỏ” 

cho nên không giác ngộ. “Nhìn thấu, buông bỏ”, câu 

nói  này  là  khi  tôi  mới  bắt  đầu  học  Phật,  đại  sư 

Chương Gia truyền cho tôi. Về sau tôi tường tận, Bồ 

Tát từ sơ phát tâm mãi đến thành Phật, công hạnh của 

họ  cũng  không  ngoài  hai  câu  này.  Nhìn  thấu  giúp 

chúng ta buông bỏ, buông bỏ giúp chúng ta nhìn thấu, 

tương  bổ  tương  thành.  Thảy  đều  buông  bỏ,  có  thể 

thành vô thượng đạo. “Nhìn thấu” là thông đạt tường 

tận, không mê hoặc. “Buông bỏ” tâm địa thanh tịnh, 

không nhiễm trước, đó là buông bỏ. 

Trước mắt chúng ta nghiêm trọng nhất chính là 

danh  vọng  lợi  dưỡng,  năm  dục  sáu  trần,  đây  là 

chướng  ngại  lớn  nhất  trước  mắt  chúng  ta,  hại  lớn 

trước mắt, xin nói với các vị là cội gốc của đại tai đại 

nạn. Chúng ta hiểu rõ rồi, đó chính là nhìn thấu. Biết 

được thứ này không phải là thứ tốt, vậy thì bạn liền 

buông bỏ. Khi bạn vừa buông bỏ, trí tuệ của bạn liền 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thêm lớn, mặt thấy của bạn sẽ rộng hơn, thấy được lại 

sâu hơn. Sau khi thấy rồi lại buông bỏ, thế là trí tuệ 

của bạn thêm lớn, đối với tất cả chúng sanh vũ trụ hư 

không pháp giới, quá khứ, hiện tại, vị lai, càng xem 

càng  rộng,  càng  thấy  càng  sâu,  thế  là  bạn  cũng  sẽ 

buông bỏ được càng rộng, buông bỏ được càng sâu. 

Không một chút nào nhiễm trước, không chỉ là pháp 

thế gian, Phật  pháp cũng không nhiễm trước, không 

những không nhiễm trước mười pháp giới, pháp giới 

nhất chân Báo độ chư Phật cũng không nhiễm trước. 

Có như vậy bạn mới có thể đồng cảnh giới Phật, tri 

kiến  đồng  với  Phật,  sở  chứng  đồng  với  Phật.  Đây 

chính là “Hằng phóng quang minh chiếu nhất thiết” . 

Trên kinh đại thừa thường nói “Tịch nhi thường 

 chiếu, quang chiếu bất xả”  10. Câu nói này cũng chính 

là  ở  trong “Đàn  Kinh”  mà  Đại  sư  Huệ  Năng  đã  nói 

“Thường sanh trí tuệ”, thời thời sanh trí tuệ, nơi nơi 

sanh trí tuệ, niệm niệm sanh trí tuệ. 

 Trí tuệ làm sao mà sanh? 

Tâm  địa  thanh  tịnh.  Hôm  nay  chúng  ta  muốn 

học,  tôi  thường  hay  khuyên  bảo  mọi  người,  niệm 

niệm quyết định không vì chính mình nghĩ. Chúng ta 

từ chỗ này mà bắt tay vào, đây là chúng ta hiện tiền 

tối  sơ  phương  tiện,  niệm  niệm  vì  tất  cả  chúng  sanh 

nghĩ, niệm niệm vì cả thảy xã hội mà lo nghĩ, quyết 

định không nên nghĩ chính mình, đây là phương tiện 

84 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ban đầu học Phật. Nếu như bạn vẫn còn nghĩ đến lợi 

hại  của  chính  mình,  lợi  ích  của  chính  mình,  thì  bạn 

mê  rồi.  Không  vì  chính  mình  nghĩ,  vì  tất  cả  chúng 

sanh nghĩ, xin nói với các vị, sự việc của bạn làm sai 

cũng là đúng. Còn nếu bên trong có xen tạp một phần 

vì  chính  mình  mà  nghĩ,  có  làm  đúng  cũng  là  sai.  Ý 

nghĩa lời nói này của tôi rất sâu, các vị phải tỉ mỉ mà 

suy xét, tỉ mỉ mà đi thể hội. Có một niệm ý nghĩ cho 

chính mình ở bên trong thì sai, có vị Phật Bồ Tát nào, 

một  vị  tổ  sư  đại  đức  nào  đã  từng  có  chút  vì  chính 

mình  mà  lo  nghĩ  hay  không?  Không  hề  có!  Đó  là 

chúng ta tu hành có thể đủ điều kiện cơ bản khế nhập 

pháp giới hay không. Nếu chúng ta không đầy đủ, cái 

đạo  này  khó,  nghiệp  chướng  của  thân  này,  không 

cách  gì  chuyển  đổi  lại.  Nguyên  nhân  căn  bản  chính 

ngay chỗ này, chính là thường hay vì chính mình mà 

nghĩ.  Ta  rất  bằng  lòng  giúp  đỡ  người,  thế  nhưng  ta 

vừa  xem  thấy  người  vì  chướng  mà  nghĩ,  ta  lập  tức 

liền  thoái  chuyển,  ta  nên  trùng  tân  suy  nghĩ  có  nên 

giúp  họ  không?  Tại  vì  sao  vậy?  Giúp  đỡ  họ,  không 

những  họ  không  được  lợi  ích,  mà  họ  tạo  nghiệp. 

Chúng ta không hy vọng làm tăng ác duyên cho tất cả 

chúng  sanh,  thế  nhưng  có  lúc  vẫn  không  tránh  khỏi. 

Trí tuệ chúng ta chưa khai mở, kiến giải không viên 

mãn,  cho  nên  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  ngay  trong 

cuộc  sống  thường  ngày,  luôn  vẫn  không  thể  tránh 

khỏi có lỗi lầm. Thế nhưng tánh cảnh giác của chúng 

ta  rất  cao,  chúng  ta  giác  ngộ  được  rất  nhanh,  quay 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







đầu được rất nhanh, có thể giác ngộ, có thể hồi đầu, 

liền thêm lớn trí tuệ. 

Pháp Tạng ở nhân địa, Ngài đã làm được viên 

mãn hai câu này11, hai câu này là năng cảm, câu phía 

sau này là sở cảm. 

Thứ ba: “Cảm đắc quảng đại thanh tịnh cư”  [Cảm 

được chốn thanh tịnh, rộng lớn] 

Câu này là sở cảm mà hiện tại chúng ta gọi là 

thế giới  Tây Phương Cực Lạc. Thế giới  Cực  Lạc từ 

đâu  mà  có?  Là  nguyện  lực  của  A  Di  Đà  Phật  biến 

hiện ra. Các vị phải ghi nhớ, luôn không thể rời khỏi 

“Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến”,  nên  Thế  giới 

Cực Lạc là nguyện lực của A Di Đà Phật biến hiện ra. 

A  Di  Đà  Phật  dẫn  đầu,  tất  cả  chúng  sanh  mười 

phương  thế  giới,  tiếp  nhận  giáo  huấn  của  A  Di  Đà 

Phật, đồng tâm đồng nguyện với A Di Đà Phật, đồng 

đức  đồng  hạnh,  hay  nói  cách  khác  cũng  là  tất  cả 

người vãng sanh cùng đồng thành tựu nguyện lực (đó 

không phải là thành tựu nghiệp lực), bao gồm thế giới 

này, cũng cảm được tất cả chư Phật mười phương tán 

thán. 

Bạn  xem  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  trong  quyển 

kinh  này  tán  thán,  đại  biểu  tất  cả  chư  Phật  tán  thán, 

tán  thán  A  Di  Đà  Phật   “Quang  trung  cực  tôn,  Phật 

 trung chi vương” . Vì sao vậy? Nguyện lực mà thành, 

86 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không phải nghiệp lực mà thành. Do đây có thể biết 

nếu  chúng  ta  muốn  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc, bạn không có nguyện lực thì làm sao được chứ? 

Tâm của bạn phải giống y như tâm của A Di Đà Phật 

vậy,  nguyện  của  bạn  giống  y  như  nguyện  của  A  Di 

Đà Phật vậy. 

Chúng  ta  thành  lập  Học  hội  Tịnh  Tông,  biên 

soạn ra “Khóa tụng sớm tối”  mới, tôi  đem kinh văn 

của bổn khóa tụng niệm, đem chú Lăng Nghiêm, Đại 

Bi, mười tiểu chú của buổi sáng, đổi thành 48 nguyện 

của  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”.  Tại  sao  thế?  Hy  vọng 

chúng ta mỗi ngày đọc 48 nguyện, ngày ngày y theo 

nguyện của A Di Đà Phật, chúng ta cũng phát ra 48 

nguyện,  bạn  không  phát  không  được,  tôi  muốn  phát 

48  nguyện,  liền  giống  y  như  nguyện  của  A  Di  Đà 

Phật, thì tương ưng rồi. 

Đại  sư  Ngẫu  Ích  nói   “Chỉ  cần  đầy  đủ  tín 

 nguyện  thì  quyết  định  vãng  sanh” .  Tổ  sư  Ngài  nói 

được rất hay, đủ tín nguyện bạn liền sanh đến thế giới 

Tây  Phương,  còn  phẩm  vị  cao  thấp  đó  là  bạn  công 

phu trì danh cạn sâu. Công phu trì danh sâu, bạn sanh 

được phẩm vị cao, công phu trì danh cạn, thì phẩm vị 

của  bạn  thấp.  Chỉ  cần  có  tín  có  nguyện  liền  quyết 

định  được  sanh.  Ngài  nói  rất  hay,  cách  nói  này  của 

Ngài  được  pháp  sư  Ấn  Quang  khẳng  định.  Pháp  sư 

Ấn Quang tán thán “Chú Giải” này của Ngài nói, cho 

dù  cổ  Phật  tái  sanh  làm  chú  giải  cho  “Kinh  Di  Đà” 

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







này  cũng  không  thể  vượt  hơn  được.  Chúng  ta  biết 

được  Đại  sư  Ấn  Quang  là  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  tái 

sanh, vậy Đại sư Ngẫu Ích là người nào? Đại sư Ngẫu 

Ích  không  bộc  thân  phận,  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  tán 

thán đối với Ngài như vậy, nếu Ngài không phải là A 

Di Đà Phật tái sanh thì cũng là Bồ Tát Quán Âm tái 

sanh. Chúng ta có thể tưởng tượng mà biết được. 

Người  không  tu  Tịnh  Độ  đối  với  lời  nói  này 

của pháp sư Ấn Quang không cho là việc gì. Cuối đời 

pháp  sư  Diễn  Bồi,  ông  đã  từng  hỏi  qua  tôi  sự  việc 

này, ông nói: 

- Lời nói này của pháp sư Ấn Quang có phải là 

đã nói quá đáng một chút hay không? 

Tôi nói: 

-  Với  cụ  ấy  không  chút  quá  đáng  nào,  thật  là 

thích hợp, là thật không phải là giả. 

Chỗ  này  nói  rõ  nếu  chúng  ta  muốn  vãng  sanh 

thì nhất định phải phát nguyện, sau khi phát nguyện 

rồi,  phải  hành,  bạn  phát  nguyện.  Nguyện  mà  không 

thực tiễn, thì nguyện của bạn là không nguyện, không 

nguyện  không  thể  cảm  ứng.  Bạn  phải  làm,  thật  làm 

thiết nguyện, thật làm thực tiễn đại nguyện. 

Có  những  nguyện,  phàm  phu  chúng  ta  không 

88 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



làm được, làm không được thì thế nào? Phải có lòng, 

nên gọi là “Tâm có thừa mà sức không đủ”, vậy thì 

có  thể  tha  thứ,  còn  nếu  tâm  cũng  không  có,  vậy  thì 

không  được,  đó  là  không  thể  tha  thứ.  Cho  nên  nhất 

định  phải  có  tâm  nguyện.  Trong  48  nguyện,  những 

điều nào có thể làm được phải rất nỗ lực, rất chăm chỉ 

mà làm, còn điều làm không được thì tâm luôn hướng 

đến. Vì vậy phải đồng tâm đồng nguyện với A Di Đà 

Phật. 

Khóa  tối,  chúng  ta  đem  “Kinh  Di  Đà”,  88  vị 

Phật, đại hồi hướng văn, đổi thành “Kinh Vô Lượng 

Thọ”  từ  phẩm  32  đến  37.  Tại  vì  sao  phải  đổi  thành 

như vậy? Cầu đồng tu niệm Phật trước mắt chúng ta, 

tổ sư đại đức thường hay dạy bảo chúng ta, “Trì giới 

niệm  Phật”.  Ngày  nay  ai  giảng  giới  cho  bạn  nghe? 

Nhưng vừa lúc đoạn kinh văn này chính là giảng giới 

luật (giới là hành) nội dung của nó là giảng năm giới 

mười  thiện,  nói  được  rất  tường  tận.  Năm  giới  mười 

thiện  chúng ta phải thực tiễn, đó là  Phật  hạnh. Năm 

giới  mười  thiện  làm  đến  cứu  cánh  viên  mãn  thành 

Phật, đây gọi là căn bản giới, hay nói cách khác bao 

gồm tất cả giới  thiện đều là từ căn bản giới này mà 

khai mở ra. Người sơ học chúng ta nắm lấy căn bản, 

nhất định phải chăm chỉ nỗ lực tu học, phải đem nó 

thực  tiễn  ngay  hành  vi  đời  sống  thường  ngày  của 

chính chúng ta, cứ như vậy mà làm, tâm của ta đồng 

với tâm Phật, nguyện đồng Phật, giải đồng Phật, hạnh 

đồng Phật, làm gì mà không vãng sanh chứ? 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Đại sư Ngẫu Ích nói rất hay, đầy đủ tín giải thì 

bạn nhất định vãng sanh. Cho nên biết được sự việc 

này là quan trọng, pháp môn này đơn giản, số lượng 

kinh luận ít dễ dàng thọ trì, rất thích hợp người hiện 

đại vì người hiện đại thông thường đời sống rất bận 

rộn,  lượng  công  việc  rất  nhiều,  không  có  thời  gian 

đọc  tụng  đại  kinh,  cũng  không  có  thời  gian  đi  nghe 

một  bộ  kinh  lớn.  Cho  nên  người  hiện  đại  cần  thiết 

đơn  giản,  cần  phải  tinh  hoa,  nên  “Kinh  Vô  Lượng 

Thọ”  thật  là  thích  hợp  với  nhu  cầu  của  người  hiện 

đại,  số  lượng  không  quá  nhiều,  nội  dung  rất  viên 

mãn, không có kém khuyết, văn tự tuyệt nhiên không 

quá  sâu,  người  thông  thường  đều  có  thể  hiểu  được, 

người cạn thì thấy được cạn, người sâu thì thấy được 

sâu, chân thật là có thể sâu có thể cạn. 

Lão cư sĩ Hạ Liên Cư nói rất hay “Mạt pháp về 

sau vẫn còn 9000 năm”, chúng sanh 9000 năm có thể 

được độ, đều nhờ vào cái bổn hội tập này. Hạ Lão Cư 

Sĩ  cũng  là  người  tái  sanh,  không  phải  người  thông 

thường. Người thông thường hội tập bộ kinh này, từ 

Vương Long Thư triều nhà Tống bắt đầu hội tập lần 

thứ nhất, Vương Long Thư được xem là rất tốt, đứng 

mà vãng sanh, ông biết trước giờ ra đi, không có bệnh 

khổ,  đứng  mà  vãng  sanh,  tóm  lại  là  người  có  công 

phu. Ông hội tập “Kinh Vô Lượng Thọ” có công đức. 

Thế  nhưng  ông  hội  tập  không  thể  tận  như  ý  người, 

nên  người  đời  sau có  phê  bình  ông  là  lấy  bỏ  không 

thỏa đáng, đồng thời còn có một điểm mà người sau 

90 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  thể  lượng  thứ,  đó  là  đem  nguyên  văn  của 

nguyên bản thay đổi vài chỗ, đây là kỵ húy rất lớn. 

Mãi  đến  khoảng  năm  Hàm  Phong  triều  nhà 

Thanh, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm làm hội tập lần thứ hai. 

Bổn hội tập của ông đích thực so với bổn của Vương 

Long Thư có tiến bộ, nhưng vẫn cứ có lỗi nhỏ, là lấy 

bỏ cũng là thiếu thỏa đáng. Ông cũng phạm phải cái 

lỗi  của  Vương  Long  Thư,  cũng  là  đem  chữ  của 

nguyên  bản  dịch  thay  đổi  mấy  chỗ.  Pháp  sư  Ấn 

Quang có sự phê bình đối với quyển này. 

Đến khoảng dân quốc, vào những năm đầu Dân 

quốc, cư sĩ Hạ Lão làm hội tập lần thứ ba, mỗi  một 

chữ,  mỗi  một  câu  đều  là  nguyên  văn  của  5  loại 

nguyên bản dịch, không thay đổi một chữ nào. Cư Sĩ 

Mai  Quang  Hy  nói  ở  trong  lời  tựa  lấy  bỏ  rất  thỏa 

đáng,  lỗi  lầm  ở  trong  những  bản  dịch  trước,  không 

tìm  thấy  ở  trong  bản  hội  tập  này.  Mọi  người  gọi  là 

thiện bổn của “Kinh Vô Lượng Thọ”, cũng nghĩ đến 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là  diệt  tận  sau  cùng,  quyển 

kinh của Kinh Vô Lượng Thọ diệt tận sau cùng nhất 

định là quyển hội tập này. Chúng ta sâu sắc tin tưởng 

lời nói này của họ cũng không quá đáng, cũng là nói 

được rất khẳng định, đây là khích lệ các đồng tu. 

Niệm  Phật  nếu  muốn  ngay  trong  một  đời  này 

quyết định vãng sanh thì phải đầy đủ tín nguyện. Nếu 

như bạn không có tín nguyện, thì bạn niệm một câu 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Phật  hiệu  này chỉ  là trong A Lại  Da  Thức trồng hạt 

giống Phật,  còn  ngay  trong  một  đời  không  thể  vãng 

sanh. Như người xưa đã nói “Đau mồm rát họng chỉ 

uổng công”. Vì sao vậy? Vì không có tín, nguyện. Có 

thể  thấy  được  “Tín  -  Nguyện  -  Hạnh”  gọi  là  ba  tư 

lương vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ. Ba điều kiện 

này  nếu  khuyết  đi  một  cũng  không  được,  mà  cả  ba 

điều kiện này thảy đều phải đầy đủ. Vậy nếu chúng ta 

không  đọc  kinh,  không  nghiên  cứu  kinh  giáo,  (kinh 

giáo này ngày nay chúng ta rút lại phạm vi rất nhỏ là 

“Kinh  Vô  Lượng  Thọ”)  thì  bạn  làm  thế  nào  có  thể 

xây dựng tín nguyện kiên định? Bạn làm thế nào có 

thể  nắm  chắc  lấy  phần  vãng  sanh?  Nếu  người  nào 

muốn  có  được  chắc  phần  vãng  sanh,  tiền  đồ  một 

mảng quang minh, thì bạn ở ngay trong đời sống hiện 

tiền pháp hỉ sung mãn, bạn sống được rất tự tại, rất là 

an  vui,  đó  là  phải  có  công  phu.  Cho  nên  ngay  hiện 

tiền chúng ta quan trọng nhất vẫn là đọc kinh, vẫn là 

nghe  pháp,  có  nghi  hoặc  nhất  định  phải  nêu  lên  để 

thưa  hỏi,  đoạn  nghi  sanh  tín.  Phải  biết  “nghi”  là 

chướng ngại lớn nhất của người tu hành, quyết định 

không nên nói rất ngại khi đặt câu hỏi, vậy thì sai rồi. 

Nhất định phải hỏi, hỏi có rất nhiều công đức, không 

những chính mình có thể giải trừ nghi hoặc, cũng có 

lẽ  còn  có  người  khác  cũng  có  nghi  hoặc  giống  như 

mình, khi vừa hỏi, được giải thích rõ, mọi người đều 

được giải trừ nghi vấn này. Cho nên thưa hỏi không 

phải là tự lợi mà là cả lợi tha. 

92 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  bổn  nguyện 

của  A  Di  Đà  Phật  cảm  được,  là  tất  cả  người  vãng 

sanh, cùng với A Di Đà Phật đồng tâm đồng nguyện 

mà  cảm  được,  nó  không  phải  là  do  nghiệp  lực  biến 

hiện  ra.  Chúng  ta  cũng  đã  từng  nghe  nói  pháp  môn 

này  gọi  là  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Không  sai!  Chính 

bởi  vì  họ  đới  nghiệp  vãng  sanh  cho  nên  pháp  môn 

này  rất  dễ  dàng,  không  cần  đoạn  kiến  tư  phiền  não, 

chỉ cần bạn tín nguyện kiên định. Xin nói với các vị 

“Tín  -  Nguyện  -  Hạnh”  kiên  dũng,  kiên  định  dũng 

mãnh quyết  định  có thể hàng phục phiền  não, phiền 

não tuy có, nhưng không khởi tác dụng, không khởi 

hiện  hành,  đây  chính  là  công  phu  thành  khối,  điều 

kiện này thì quyết định được sanh. 

Cho nên chúng ta chính mình phải thường hay 

phản tỉnh xem ở ngay trong cuộc sống thường ngày, 

còn có phiền não khởi hiện hành hay không? Sự việc 

này thì phiền phức. Còn nếu như bạn là biểu diễn, là 

làm  việc  thì  không  cần  phải  nói,  bạn  vừa  khởi  tức 

giận,  thì  sự  việc  liền  làm  xong  rồi,  vậy  không  cần 

phải nói vì đó không phải là thật mà là thủ pháp, thủ 

pháp có thể dùng. Nếu như trong lòng chân thật sanh 

phiền não, vậy thì xong rồi, còn biểu diễn thì là ngoại 

lệ. Phật Bồ Tát cũng biểu diễn, trong lòng quyết định 

không thể thật có sanh phiền não. Khi chân thật sanh 

phiền  não,  thì  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  cả  đời 

này không thể đi được. Thế xuất thế pháp đều là cảm 

ứng  đạo  giao,  chúng  ta  vãng  sanh  thế  giới  Tây 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Phương Cực Lạc là cảm ứng, “Tín - Nguyện - Hạnh” 

là  năng  cảm,  A  Di  Đà  Phật  thế  giới  Cực  Lạc  là  sở 

cảm. 

 “Cảm  đắc  quảng  đại  thanh  tịnh  cư” :  Cái  thế 

giới  đó  là  pháp  giới  thanh  tịnh,  rộng  lớn,  lớn  đến 

trình  độ  nào  vậy?  Chúng  ta  không  cách  gì  tưởng 

tượng. Thực tế nói với các vị, lớn đến tận hư không, 

khắp  pháp  giới.  Cực  Lạc  cách  chúng  ta  không  xa, 

chúng ta xem thấy ở trong   “Vãng Sanh Truyện”,  có 

người  hỏi  họ   “Thế  giới  Cực  Lạc  ở  chỗ  nào?”    “Ở 

 trong  phòng  tôi” ,  “Thế  giới  Cực  Lạc  ở  chỗ  nào 

 vậy?”   “Ở nhà ăn” , đó là người vãng sanh chính mắt 

nhìn thấy, chính ở ngay trước mặt. 

Cho  nên  nói  với  các  vị,  thế  giới  Cực  Lạc  rốt 

cuộc là như thế nào? Ngày nay chúng ta gọi là “thời 

không”, thời không khác nhau. Cũng giống như hiện 

tại  chúng  ta  xem  truyền  hình  vậy,  kênh  đài  khác 

nhau,  vừa  mở  đúng  kênh  đài,  hình  tướng  liền  hiện 

tiền. Thế giới Cực Lạc ở nơi đâu vậy? Chính ở ngay 

trên màn hình. Ta Bà ở đâu vậy? Ta Bà cũng ở ngay 

trên màn hình, chẳng qua là kênh đài khác nhau. 

Cho nên thế giới Cực Lạc là chân thật rộng lớn, 

không  hề  khác  nhau  với  Hoa  Tạng.  Vì  sao  thế  giới 

này lớn đến như vậy? Vì nó là tự tánh biến hiện ra. 

Còn  thế  giới  này  của  chúng  ta  vì  sao  nhỏ  đến  như 

vậy? Nghiệp lực biến hiện ra. Nghiệp lực có phạm vi, 

94 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tự tánh không có phạm vi, không có biên giới, tự tánh 

không có lớn nhỏ, không có biên giới, không có đến 

đi,  không  có  sanh  diệt,  thế  nhưng  nghiệp  lực  biến 

hiện, có lớn nhỏ, có đến đi, có sanh diệt, không như  

nhau. Cái đạo lý này trong kinh luận đại thừa đã nói 

đến rất nhiều. 

Họ là tâm thanh tịnh, Tam Ma Địa hằng phóng 

quang,  đó  là  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  mới  phóng 

quang, tâm thanh tịnh một trần không nhiễm, không 

những  pháp  thế  gian  không  nhiễm,  Phật  pháp  cũng 

không  nhiễm,  đó  mới  gọi  là  thanh  tịnh,  thật  thanh 

tịnh. Ngày nay chúng ta không làm được, ít nhất hy 

vọng thế gian pháp không nhiễm, còn chúng ta nhiễm 

Phật pháp cũng không đáng sợ, đào thải cũng có tầng 

thứ,  cũng  có  trước  sau,  trước  tiên  đào  thải  thế  gian 

pháp, sau đó lại tiến thêm một bước đem nhiễm trước 

Phật pháp cũng đào thải luôn. 

Thế giới Tây Phương có bốn độ, nên chúng ta 

cho  dù  là  vẫn  còn  nhiễm  Phật  pháp,  nhưng  không 

nhiễm thế pháp thì bạn vẫn có thể sanh đến thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  là  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư, 

còn nếu như ngay đến Phật pháp cũng không nhiễm, 

bạn liền sanh cõi Thật Báo Trang Nghiêm, đó là thù 

thắng  của  Tây  Phương  Tịnh  Độ.  Cho  nên  chúng  ta 

chỉ cần vượt qua loại ô nhiễm trong sáu cõi, liền có 

thể sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư, nếu có công phu 

hơn bạn có thể vượt qua được ô nhiễm của pháp giới 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Bốn Thánh, đó là trong mười pháp giới, bên trên sáu 

cõi là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, bạn có 

thể  đem  ô  nhiễm  của  pháp  giới  bốn  thánh  cũng  bài 

trừ  hết,  bạn  liền  sanh  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm. 

Cho nên nó là “Thanh tịnh cư”. Vậy thì do đây có thể 

biết, thanh tịnh cư cũng là tên khác của thế giới Cực 

Lạc, như trong bổn kinh này đã nói “Thanh tịnh, bình 

đẳng, giác” là biệt hiệu của A Di Đà Phật, “thanh tịnh 

cư”  là  biệt  hiệu  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Một  câu  sau 

cùng: 

Thứ  tư:  “Thù  thắng  trang  nghiêm  vô  đẳng  luân”    

[Trang nghiêm thù thắng không chi sánh] 

Câu này là hình dung trang nghiêm tốt đẹp của 

thế giới Cực Lạc, tốt đẹp đến cùng tột, các cõi nước 

Phật khác không thể tìm được cõi nào có thể so sánh 

được  với  nó.  “Luân”     là  đồng  loại;  “Đẳng”  là  bình 

đẳng; Không tìm được cõi nào giống y như nó, không 

thể  sánh  được,  đây  thuộc  về  “Thù  thắng  trang 

nghiêm”  của  Tịnh  Độ.  Trong  quyển  kinh  này  Thế 

Tôn có giới  thiệu, trong “Kinh Di Đà” cũng có giới 

thiệu, trong “Quán Kinh” cũng có giới thiệu, chúng ta 

hợp  lại xem  có  thể  hiểu  rõ  đều như  nhau,  thấu hiểu 

một cách đại khái. Ở chỗ này chúng ta nhất định phải 

thể hội được cái cõi nước đó tại vì sao thù thắng trang 

nghiêm  đến  như  vậy?  Ở  trên  kinh  Đại  Thừa  Phật 

thường nói “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  là  A  Di  Đà  Phật  tâm  tưởng 

96 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh,  là  tất  cả  người  vãng  sanh  tâm  tưởng  sanh.  Di 

Đà  cùng  tâm  địa  của  tất  cả  những  người  vãng  sanh 

đều là chí thiện, tâm hạnh chí thiện biến hiện ra Thật 

Báo độ thù thắng trang nghiêm, người thù thắng, cõi 

nước cũng thù thắng, cõi nước không cõi nào so sánh 

được, người cũng không thể nào so sánh. 

Cho nên nếu chúng ta không chịu chăm chỉ nỗ 

lực đoạn ác tu thiện, vậy làm sao được? Muốn làm đệ 

tử Di Đà, muốn vãng sanh thế giới Tây Phương Cực 

Lạc,  xin  nói  với  các  vị,  bạn  phải  không  những  là 

người  tốt  nhất  trong  tất  cả  người  tốt,  Bồ  Tát  nhất 

đẳng ngay trong tất cả Bồ Tát, bạn mới có thể được, 

ngay trong đệ tử tất cả chư Phật Bồ Tát, bạn là đệ tử 

đệ nhất như bổn kinh trước sau đều nói qua. Cho nên 

chúng  ta  chính  mình  phải  thường  hay  suy  xét  xem 

liệu  tư  tưởng  của  chúng  ta,  kiến  giải  của  chúng  ta, 

ngôn ngữ của chúng ta, hành vi của chúng ta, có thể 

làm đến được đệ tử đệ nhất hay không? 

Ngày nay chúng ta đề cao  “Học vi nhân sư, hành 

 vi  thế  phạm” .  “Sư”  là  dẫn  đầu,  “Phạm”  là  mô  phạm. 

Chúng ta khởi tâm động niệm, tất cả hành vi có thể làm 

đến được gương  mẫu  mô phạm  cho tất  cả  mọi người 

thế gian này hay không? Nếu như hành vi này không 

thể làm gương mẫu, mô phạm cho tất cả mọi người thế 

gian,  thì  bạn  quyết  định  không  nên  nghĩ,  quyết  định 

không thể làm. Nếu như có thể làm được, chúng ta có 

thể nghĩ, chúng ta có thể làm. Tiêu chuẩn ở ngay chỗ 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







này. Sự việc này phải thật làm, không phải nói qua thì 

xong rồi, nếu chỉ nói thì không có ích gì. 

“Ngộ”, ở trong Phật pháp có giải ngộ, có chứng 

ngộ. Giải ngộ thì không dùng được, cho dù bạn biết 

giảng, giảng được không sai, giảng được hoa trời rơi 

rụng, tương lai bạn chết đáng đọa địa ngục vẫn phải 

đọa địa ngục, đáng biến súc sanh vẫn biến súc sanh, 

vậy thì cũng không ích gì; Bạn phải chứng ngộ. 

 Cái gì gọi là chứng ngộ? 

Thực  tiễn,  nhất  định  phải  đem  lý  giải  của  bạn 

biến thành hành vi đời sống của chính mình, vậy mới 

hữu  dụng.  Cho  dù  không  thể  hoàn  toàn  biến  thành 

hành vi đời sống, thì được phần ít cũng hữu dụng. 

Ngày  trước  tôi  đã  nói  với  mọi  người,  thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  chín  phẩm  vãng  sanh,  tôi  nói 

không giống như đại đức xưa, đại đức xưa nói có đạo 

lý, tôi nghĩ lại tôi nói cũng không phải không có đạo 

lý,  cách  nói  của  tôi  là  đem  bộ  kinh này,  lý  luận  mà 

trong kinh đã nói, phương pháp đã nói, cảnh giới đã 

nói,  làm  đến  được  100%,  thì  bạn  thượng  thượng 

phẩm  vãng  sanh,  bạn  không  làm  được  100%  nhưng 

có  thể  làm  đến  được  90%  thì  thượng  trung  phẩm 

vãng  sanh,  không  làm  đến  được  90%  nhưng  vẫn  có 

thể  làm  đến  được  80%,  bạn  vãng  sanh  thượng  hạ 

phẩm.  Cứ  như  vậy  mà  dần  thấp  xuống,  hạ  hạ  phẩm 

98 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vãng  sanh  phải  làm  đến  được  20%,  phải  làm  đến 

được hai phần, còn hai phần mà làm không được vậy 

thì khó mà vững tin, bạn vãng sanh khó mà nắm chắc. 

Tôi  nghĩ  hai  phần  bạn  phải  làm  đến  được,  mức  độ 

thấp nhất phải làm đến được hai phần. Còn như bạn 

không  thực  tiễn,  không  nỗ  lực  mà  làm,  vậy  thì  làm 

sao  được?  Người  chân  thật  có  chí  khí,  người  phấn 

đấu  hướng  lên  trên,  quyết  định  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà 

làm,  hai  phần  nhất  định  không  đủ,  càng  nhiều  càng 

tốt,  nhiều  hơn  thì  tốt,  chí  ít  phải  làm  đến  được  bảy 

phần  tám  phần,  mới  có  thể  mãn  tâm  nguyện  của 

chính chúng ta. 100% không dễ dàng làm được, thế 

nhưng  làm  được  70-80%,  chính  mình  nỗ  lực  một 

chút, tôi nghĩ không có vấn đề gì lớn, bạn  phải phục 

tạp  niệm  vọng  tưởng  của  chính  mình, khắc  phục  tất 

cả dục vọng của chính mình. 

Học Phật phải từ học làm người, Phật là người 

thiện  trong  người  thiện,  tâm  Phật  là  tâm  thiện.  Phải 

bắt tay vào từ chỗ nào? Chúng ta tỉ mỉ mà quán sát, 

người thế gian hiện tại có những tâm bệnh gì? Việc tu 

học của chúng ta tùy bệnh mà cho thuốc. 

Người hiện tại bất hiếu cha mẹ, chúng ta bắt tay 

vào từ hiếu dưỡng cha mẹ. Người hiện tại bất kính sư 

trưởng,  chúng  ta  bắt  tay  vào  từ  tôn  kính  sư  trưởng, 

đúng bệnh cho thuốc. Chúng ta cũng đang biểu diễn, 

biểu diễn cho người thế gian xem, chúng ta kính cha 

mẹ  của  chính  mình,  cũng  kính  cha  mẹ  của  người 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







khác,  chúng  ta  nuôi  dưỡng  cha  mẹ  của  chính  mình, 

cũng  biết  được  nuôi  dưỡng  cha  mẹ  của  người  khác, 

chúng  ta  biết  được  thương  yêu  con  cái  của  chính 

mình, giáo dưỡng con cái của chính mình, cũng phải 

thương yêu con cái của người khác, giáo dưỡng con 

cái của người khác, phải thật làm. 

Người thế gian có ai mà không tự tư tự lợi? Có 

ai  mà không tham thố danh vọng lợi dưỡng? Chúng 

ta biết được đó là bệnh, vậy thì chúng ta chính mình 

cần phải xả bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ danh vọng lợi 

dưỡng, làm ra để cho người khác xem, sau đó nói ra 

họ mới tin tưởng. Còn nếu bạn không làm được, chỉ 

nói  suông,  cho  dù  nói  ra  cũng  không tệ  rất  dễ  nghe 

nhưng người khác vẫn khởi lên rất nhiều nghi vẫn ở 

trong đó “Rốt cuộc là thật hay là giả?” Thậm chí họ 

vẫn  còn  hoài  nghi  “Giả  đó,  lừa  gạt  chúng  ta,  dạy 

chúng ta phải xả tài bố thí, còn họ thì vào càng nhiều 

càng tốt, nhiều chừng nào tốt chừng đó”. 

Cho nên nhất định phải chính mình làm ra tấm 

gương cho người xem trước. Thích Ca Mâu Ni Phật 

hoằng  pháp  lợi  sanh  chính  là  cách  làm  này:  Trước 

tiên  làm  tấm  gương  cho  bạn  xem,  Phật  dạy  bạn  xả 

danh vọng lợi dưỡng, Phật chính mình đã xả bỏ rồi; 

Phật dạy người buông bỏ năm dục sáu trần, trước tiên 

Ngài  chính  mình  đã  buông  bỏ,  mọi  người  nghe  rồi 

không còn lời nào để nói. 

100 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên đại đức xưa nay giảng kinh nói pháp, 

trước  tiên  chính  mình  làm  được,  trước  tiên  chính 

mình khế nhập cảnh giới rồi mới nói. Cho nên lời nói 

của họ như đinh đóng vào cột, không hề có chút băn 

khoăn, không hề có chút hoài nghi, các Ngài thảy đều 

làm đến được. 

Người hiện tại giảng kinh nói pháp ở trên giảng 

đài  (chúng  ta  nghe  qua  rất  nhiều  pháp  sư)  nói  năng 

không rõ ràng, bảo người nghe làm sao không nửa tin 

nửa nghi. Tại vì sao vậy? Chính họ cũng bán tin bán 

nghi. Cho nên trước tiên chính mình phải làm được. 

Cái  điểm  này  vô  cùng  là  quan  trọng,  nhất  là  một 

người  xuất  gia,  người  xuất  gia  thì  phải  nên  xả  sạch 

trơn, nhất định không nên sợ. Nếu cho rằng: “Tôi xả 

hết sạch trơn rồi, vậy ngày mai không có người cúng 

dường  tôi  không  có  cơm  ăn  thì  phải  làm  sao?”  Bạn 

còn  khởi  cái  vọng  tưởng  này,  tức  là  bạn  chưa  có 

buông  bỏ,  bạn  không  phải  thật  buông  bỏ,  còn  như 

chân thật buông bỏ rồi, nhất định không có cái vọng 

tưởng này, nếu ngày mai không có cơm ăn, thành thật 

trung thực niệm Phật một ngày, ngày sau nữa không 

có cơm ăn thì hai ngày niệm Phật, bảy ngày không có 

cơm ăn chẳng phải là vừa vặn đi đến thế giới Cực Lạc 

sao?  Không  một  chút  hối  hận  nào,  không  một  chút 

hoài nghi, huống hồ trong kinh Phật nói với chúng ta: 

Sau  khi  Thế  Tôn  diệt  độ,  trong  bạch  hào  quang  có 

một phần công đức để cúng dường đệ tử đời sau, tứ 

chúng cúng dường đầy đủ. Phật cúng dường học trò, 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







học trò này bao gồm cả người tại gia, tại gia nếu nỗ 

lực tu hành cũng được Phật cúng dường, không phải 

hoàn toàn là người xuất gia. Phật từ bi đến cùng tột, 

chúng  ta  phải  chân  thật  tin  Phật,  làm  gì  có  chút  lo 

lắng  nào  chứ?  Phàm  hễ  có  lo  lắng  thì  là  không  tin. 

Người  không  tin  Phật  mới  có  hoài  nghi,  mới  có  rất 

nhiều  băn  khoăn.  Người  tin  Phật  quyết  định  không 

có, họ xả được rất tự tại, phước báo đó càng xả càng 

nhiều,  đến  thì  cũng  rất  tự  tại.  Thế  nhưng  nhiều  thì 

phải làm sao? Nhiều thì không thể tham, vừa tham thì 

xong  rồi,  lập  tức  liền  đọa  lạc.  Cho  nên  Phật  dạy 

chúng ta “Xả, Đắc”, bạn được rồi vẫn phải xả, càng 

xả thì bạn có được càng nhiều, càng có được nhiều thì 

càng  phải  xả.  Tài  và  pháp,  xả  tài  được  tài,  xả  pháp 

được trí tuệ, thí vô úy được khỏe mạnh sống lâu, hiển 

bày ra ngay trước mắt chúng ta. Bạn chính mình cần 

phải  có  trí  tuệ  để  xử  lý,  bạn  mới  có  thành  tựu  chân 

thật,  bạn  mới  chân  thật  có  được  phước  báo.  Vậy 

giống như chỗ này nói: 

 “Cảm đắc quảng đại thanh tịnh cư, 

 Thù thắng trang nghiêm vô đẳng luân”. 

Hôm  nay  thời  gian  hết  rồi,  chúng  ta  học  đến 

đây thôi. 

A Di Đà Phật. 


****** 

102 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 085) 

 

CHÁNH KINH: Tận độ chúng sanh. 

 

“Luân hồi chư thú chúng sanh loại   

Tốc sanh ngã sát thọ an lạc  

Thường vận từ tâm bạt hữu tình  

Độ tận vô biên khổ chúng sanh”. 

 

 [Dịch nghĩa:  

  

 Các chúng sanh luân hồi các nẻo  

 Chóng sanh cõi tôi hưởng an lạc  

 Thường vận từ tâm cứu hữu tình  

 Ðộ hết vô biên chúng sanh khổ.] 

Đây là kệ thứ 9, khoa đề các vị đã xem qua rất 

rõ  ràng,  bài  kệ  trước  là   “Cảm  đắc  tịnh  sát” ,  bài  kệ 

này chính là  “Tận độ chúng sanh”. 

Vậy thì do đây có thể biết, do đâu chư Phật Bồ 

Tát kiến lập đạo tràng dụng ý này? Chỗ này rõ ràng 

nói  với  chúng  ta,  xây  đạo  tràng  chính  là  giúp  đỡ 

chúng sanh thành tựu, cũng chính là vì độ chúng sanh 

mà xây đạo tràng. 

Hai  câu  phía  trước  nói  rõ,  bổn  nguyện  Di  Đà 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







sâu rộng không thể so sánh, không thể nghĩ bàn. 

Thứ  nhất:  “Luân  hồi  chư  thú  chúng  sanh  loại” 

[Các chúng sanh luân hồi các nẻo] 

Đặc biệt chúng sanh sáu cõi luân hồi ở nghiệp 

nặng.  Trong  chúng  sanh  hữu  tình  9  pháp  giới,  thì 

chúng sanh sáu cõi khổ đau, nhất  là ở ba đường ác. 

Câu nói này không chỉ riêng nói đến thế giới Ta Bà 

chúng ta, mà cả thế giới chư Phật phương khác, bao 

gồm quá khứ, vị lai. Hay nói cách khác mười phương 

ba đời tất cả cõi nước chư Phật, như thế giới Ta Bà 

chúng ta loại tình huống này thì rất nhiều, cũng chính 

là nói ở trong đây có chúng sanh sáu cõi  

Thứ hai: “Tốc sanh ngã sát thọ an lạc” [Chóng sanh 

cõi tôi hưởng an lạc] 

Di Đà không chỉ hy vọng tiếp dẫn những chúng 

sanh  này,  mà  còn  hy  vọng  những  chúng  sanh  này 

mau  mau  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Vãng  sanh  Tịnh  Độ, 

xin nói với các vị cũng đồng với một đời thành Phật, 

ngay  trong  một  đời  này  liền  chứng  được  đại  viên 

mãn. Loại thù thắng trang nghiêm này trong tất cả các 

cõi  nước  chư  Phật  đều  không  có.  Cho  nên  Thế  Tôn 

đại biểu chư Phật Như Lai, ở trong bổn kinh tán thán 

A  Di  Đà  Phật  là   “Quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung 

 chi vương” , đạo lý chính ngay chỗ này. 

104 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chư  Phật  có  đại  nguyện  độ  chúng  sanh,  thế 

nhưng không có cách gì phổ độ tất cả chúng sanh. Vì 

sao  vậy?  Chúng  ta  biết  được  chư  Phật  nói  ra  tất  cả 

pháp môn đều phải nương vào tự lực, Phật chỉ là vì 

chúng ta dạy bảo, vì chúng ta nói rõ chân tướng của 

vũ trụ nhân sanh, nói rõ sáu cõi luân hồi do đâu mà 

có, sau đó lại dạy chúng ta làm thế nào tu học mới có 

thể thoát khỏi sáu cõi luân hồi. 

Đồng tu chúng ta đọc kinh đã từng hỏi qua một 

vấn đề, bổn kinh trong Phẩm thứ 10 đã nói: Vương tử 

A Xà Thế cùng 500 trưởng giả tử, ngay trong đời quá 

khứ đã từng cúng dường 400 ức Phật, vậy thì những 

người  này  họ  rốt  cuộc  là  Bồ  Tát  hay  là  phàm  phu? 

Các vị thử nghĩ xem? Quyết định là phàm phu. Vậy 

tại vì sao ngay trong đời quá khứ cúng dường 400 ức 

Phật mà vẫn phàm phu? Kỳ thật các đồng tu ở ngay 

nơi đây có rất nhiều người phước đức thiện căn siêu 

quá A Xà Vương Tử. Các vị ngay trong đời quá khứ 

không chỉ cúng dường 400 ức Phật, hiện tại như thế 

nào? Tại vì sao không có thành tựu? Muốn thành tựu 

phải  thật  làm.  Cúng  dường  là  tu  phước,  đại  sư  Huệ 

Năng  ở  trong  “Đàn  Kinh”  đã  nói  qua,  “Cái  sự  việc 

 này phước không thể cứu”. Cái sự việc này là chỉ việc 

gì vậy?  “Sanh tử đại sự” . Cái việc phải siêu việt sáu 

cõi luân hồi, phước không thể cứu, phước báo có lớn 

hơn  cũng  không  được.  Phước  báo  của  Đại  Phạm 

Thiên  Vương  là  rất  lớn,  phước  báo  của  Ma  Hê  Thủ 

La Thiên Vương là rất lớn, vẫn là không thể ra khỏi 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







ba cõi, cho nên nói phước không thể cứu. Phía trước 

chẳng phải đã nói qua  “Giả như cúng dường hằng sa 

 thánh” , đây không chỉ là 400 ức, hằng sa nhiều hơn 

rất nhiều so với 400 ức, nhưng bởi vì đó là tu phước, 

phước không thể thoát sanh tử, không thể ra khỏi ba 

cõi.  Bạn  muốn  thoát  sanh  tử,  ra  khỏi  ba  cõi  thì  bạn 

nhất định phải đoạn phiền não, phải đoạn ác tu thiện 

mới dùng được. 

Ở trên kinh luận Phật nói qua với chúng ta rất 

nhiều: Nếu như bạn có thể đoạn 88 phẩm kiến hoặc 

của ba cõi bạn liền chứng được quả Tu Đà Hoàn. Nếu 

như là căn tánh đại thừa viên đốn, bạn là Bồ Tát viên 

giáo Sơ Tín vị, cái địa vị này gọi là vị bất thoái, bạn 

quyết  định  không  còn  thoái  chuyển  làm  phàm  phu 

nữa, đó chính là thánh nhân, không phải phàm phu. 

Thế  nhưng  88  phẩm  kiến  hoặc,  không  dễ  gì 

đoạn. 

 Cái thứ nhất “Thân kiến”. 

Mấy  người  có  thể  đoạn  được  thân  kiến?  Thân 

kiến là gì? Chấp trước cái thân này là chính mình, đó 

gọi là thân kiến. Có loại người nào không chấp trước 

cái thân này là chính mình? Ở ngay trong một đời này 

các  vị  có  thấy  qua  hay  chưa?  Không  chấp  trước  cái 

thân này là chính ta. Tôi nghĩ không thấy qua, không 

thấy  qua.  Điều  này  chính  là  nói  rõ  người  phá  được 

106 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thân  kiến  khó,  quá  khó,  rất  khó.  Chính  chúng  ta  có 

phải chấp trước cái thân này là ta hay không? Có ngã 

thì  liền  có ngã  sở. Ngã  sở  là  cái  ta  sở  hữu:  Tiền  tài 

của ta, địa vị của ta, quyến thuộc của ta, tất cả ta sở 

hữu, bạn có chấp trước những thứ này, những thứ này 

chính  là  gốc  của  luân  hồi  ba  cõi  sáu  đường.  Cũng 

phiền phức như thân kiến vậy là: 

 Biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến. 

Ba loại này, còn thông thường chúng ta hợp lại 

gọi là tà kiến. Thành kiến của người quá sâu, người 

hiện tại gọi là gì? Quan niệm chủ quan, tự cho là thế. 

Quan niệm chủ quan quá mạnh, đều là thuộc về kiến 

hoặc. 

 Tà kiến:  

Không thuộc về bốn loại phía trước đã nói, bao 

gồm tất cả kiến giải sai lầm gọi là tà kiến, không phù 

hợp với chân tướng sự thật, những kiến giải đó gọi là 

tà kiến. Vậy bạn có cả 5 loại lớn này, Phật nói ba cõi, 

chín  địa  tổng  cộng  có  88  phẩm12,  88  phẩm  này  nếu 

như không thể đoạn tận, thì bạn không cách gì chứng 

được Tu Đà Hoàn. 

Chúng ta nghĩ tưởng xem sự việc này, đó chính 

là  điều  mà  Lục  Tổ  đã  nói  “Phước  không  làm  được, 

phước  báo  có  lớn  hơn  cũng  không  được,  cái  phước 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







này  không  thể  cứu”.  Do  đó  đời  đời  kiếp  kiếp  vô 

lượng kiếp  đến nay, chúng ta từ trước  đến giờ chưa 

từng nỗ lực đoạn phiền não, không hề nỗ lực đi phá 

ngã chấp, vì đoạn phiền não phải bắt tay vào từ chỗ 

này, phải phá ngã kiến, phải xả bỏ ngã sở. Đây chính 

là nói rõ vô lượng kiếp tu hành mãi đến ngày nay vẫn 

là như thế này. Cho nên do nguyên nhân gì nhất định 

phải  rõ  ràng,  đó  là  ngay  trong  một  đời  này  có  năng 

lực phá ngã kiến hay không? Khó, rất là khó. 

Cho  nên  ngay  trong  một  đời này,  chúng  ta rất 

may mắn gặp được pháp môn này, pháp môn này gọi 

là “Đới nghiệp vãng sanh”, hay nói cách khác kiến tư 

phiền  não  không  đoạn,  cũng  có  thể  thành  tựu.  Vậy 

nếu chúng ta muốn hỏi, trong đời quá khứ  chúng ta 

có gặp qua pháp môn này hay không? Quyết định đã 

gặp  qua,  tại  vì  sao không  thể vãng sanh?  Không  tin 

tưởng,  không  nỗ  lực,  miệng  niệm  Phật  nhưng  trong 

lòng  không  muốn  đi,  vẫn  tham  ái  cái  thế  gian  này, 

vậy  thì  không  còn  cách  nào,  nghiệp  lực  của  bạn  rất 

nặng, A Di Đà Phật có kéo cũng kéo không nổi. Do 

đó nếu muốn ở ngay trong một đời này vãng sanh thì 

thân  tâm  thế  giới  tất  cả  phải  buông  bỏ  mới  được. 

Chân thật buông bỏ được thì vãng sanh không khó. 

 Tại vì sao không thể buông bỏ? 

Đối với thế gian pháp này, không tường tận với 

tất  cả  huyễn  tướng,  cho  rằng  những  thứ  này  đều  là 

108 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thật, đều là chân thật, cho nên sanh ra chấp trước kiên 

cố, chướng ngại  niệm Phật  vãng sanh. Bạn nói  xem 

đáng  tiếc  cỡ  nào,  sự  việc  là  như  vậy,  trong  đời  quá 

khứ chúng ta đã gặp qua nhiều lần, nhưng đều không 

hề tỉnh ngộ ra, đều không có quay đầu, cho nên chỉ là 

kết  duyên  với  Phật  A  Di  Đà,  còn  thế  giới  Cực  Lạc 

không  cách  nào  đi  được.  Do  vì  đời  trước  kết  duyên 

được  rất  sâu,  nên  ngay  đời  này  chúng  ta  được  thân 

người, lại gặp được pháp môn này, duyên sâu dầy. Có 

thể nói duyên của đời này không tệ, không chỉ được 

thân  người,  học  được  Phật  rồi,  còn  có  thể  tiếp  xúc 

được  pháp  môn  Tịnh  Độ  thù  thắng  nhất  trong  pháp 

Đại thừa, hiếm có nhất là gặp được “Kinh Vô Lượng 

Thọ”,  chân  thật  là  nhân  duyên  hy  hữu,  khiến  cho 

chúng ta đối với tình hình của Tịnh Độ hiểu được một 

cách đại khái. Hy vọng từ lý giải của chúng ta, sanh 

khởi cái tâm ngưỡng vọng, sanh khởi cái tâm ngưỡng 

mộ, chúng ta phải phát tâm ở ngay trong một đời này 

quyết định đi. 

Hôm  trước  hội  Phật  giáo  Đạt  La  Tư  Hoa  Kỳ, 

mấy ngày qua đang tổ chức Phật thất, ngày mai họ có 

Phật  sự “Tam Thời Hệ Niệm”. Phật  thất  ngày thứ  3 

có lão cư sĩ Mã, năm nay 80 tuổi. Chúng ta ở đây có 

một số đồng tu rất quen bà, các vị từ Hoa Kỳ trở lại 

đều quen biết bà, mỗi năm chúng ta tổ chức pháp hội 

Phật  thất  bà  đều  cúng  trai,  bà  chính  mình  làm  điểm 

tâm  cúng  dường  đại  chúng.  Mấy  ngày  này  chúng  ta 

ăn sáng, đều là vì các đồng tu Phật thất giảng nói. Bà 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







ở trong Phật thất đến ngày thứ 3, khi niệm Phật ngồi 

mà vãng sanh, chọn thời điểm vãng sanh vào lúc đó, 

chọn được rất hay. Tôi nghe nói không phải chính bà 

chọn,  là  A  Di  Đà  Phật  dạy  cho  bà,  đến  Niệm  Phật 

Đường  để  hiện  thân  nói  pháp,  làm  chứng  minh  cho 

mọi người. Vị lão cư sĩ này tai mắt thông minh, hành 

động cũng rất lanh lợi, niệm Phật được ba ngày ngồi 

mà  vãng  sanh,  các  đồng  tu  trợ  niệm  cho  bà  30  giờ 

đồng hồ, mời cảnh sát pháp y làm xong thủ tục, tất cả 

đều rất thuận lợi, cũng độ được người nước ngoài để 

cho người nước ngoài xem thấy, vì người nước ngoài 

xem thấy người chết không hề thấy qua như thế này. 

Cho nên xây niệm Phật đường, xây đạo tràng, chính 

là vì cái sự việc này. Đạo tràng phải là chân thật có 

người vãng sanh, cái đạo tràng này mới có công đức, 

thù  thắng.  Còn  đạo  tràng  xây  rồi,  ngày  ngày  niệm 

Phật, niệm Phật đến mấy chục năm nhưng không có 

người  vãng  sanh,  cái  đạo  tràng  này  không  có  công 

đức,  nhiều  nhất  là  có  một  chút  phước  đức,  còn  nếu 

như  có  người  ở  nơi  đó  niệm  Phật  vãng  sanh,  đó  là 

công đức. 

Ta nghe rồi rất hoan hỉ, dường như ở ngày Phật 

thất  thứ  nhất,  tôi  nhờ  vào  đường  truyền  tiếp  nối  hai 

bên, tôi nói với đồng tu bên đó, “Thảy đều đóng hết 

tài khoản ngân hàng của tôi ở Hoa Kỳ, tôi không cần 

đến”.  Sau  khi  đóng  tài  khoản  ngân  hàng  ở  Á  Châu, 

trong  đó  vẫn  còn  một  ít  tiền,  đại  khái  vẫn  còn  một 

trăm mấy chục ngàn liền tặng cho cư sĩ Dương Nhất 

110 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hoa  -  Hội  Phật  giáo  Hoa  Kỳ,  toàn  bộ  tặng  cho  ông 

ấy. Đạt La Tư bên đó có hai ngân hàng, trong đó đại 

khái có khoảng hơn 200 ngàn, toàn bộ đóng hết thảy 

đều tặng cho hội Phật giáo Đạt La Tư, tôi một xu tiền 

cũng không cần. Chúng tôi ở Đạt La Tư xây một cái 

đạo tràng, đại khái tổng cộng đầu tư sắp gần hai triệu, 

hai triệu mà có người vãng sanh, tôi nói với họ đã đủ 

vốn  rồi,  có  người  vãng  sanh  tiếp  thì  chúng  ta  lời 

trắng,  công  đức  chân  thật,  cái  đạo  tràng  này  không 

uổng  phí.  Đạo  tràng  ở  nơi  đây,  không  biết  là  thù 

thắng  hơn  đạo  tràng  bên  kia  bao  nhiêu,  tôi  rất  tin 

tưởng  bên  đây,  sẽ  có  rất  nhiều,  rất  nhiều  đồng  tu  ở 

nơi  đây  niệm  Phật  vãng  sanh.  Đương  nhiên  không 

nhất định đều ở nơi Niệm Phật Đường vãng sanh, chỉ 

cần bạn ở nơi cái Niệm Phật Đường này niệm Phật có 

thành tựu, thì dù bạn ở trong nhà ở bệnh viện vấn đề 

đều như nhau, đều là thù thắng không gì bằng. 

A  Di  Đà  Phật  hy  vọng  chúng  ta   “Tốc  sanh 

 nước  Ngài” ,  không  hy  vọng  chúng  ta  rơi  ở  lại  thế 

giới Ta Bà này thời gian dài, cái thế giới này rất khổ, 

không  vãng  sanh,  ở  thế  gian  này  quyết  định  không 

tránh khỏi tạo nghiệp, tạo nghiệp thì nhất định tạo ra 

ác nghiệp nhiều, thiện nghiệp ít. Sự việc này chúng ta 

phải rõ ràng, phải tường tận, ở nơi đây không nên lưu 

lại lâu hơn, càng sớm vãng sanh càng tốt. 

Sanh  đến  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  “Thọ 

an lạc”, hay nói cách khác đến thế giới Tây Phương 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Cực  Lạc  cộng  hưởng  hòa  bình  an  lạc,  mau  lẹ  thành 

Phật,  thù  thắng  siêu  tuyệt,  đây  là  ở  thế  giới  mười 

phương không có được. Di Đà từ bi quan tâm thương 

yêu  đối  với  chúng ta,  trong thế  xuất  thế  gian  không 

tìm ra được người thứ hai, cha mẹ người thương yêu 

nhất của chúng ta cũng không thể so sánh, chư Phật 

Bồ Tát cũng không thể sánh được với Phật A Di Đà. 

Cái  điểm  này  chúng  ta  nhất  định  phải  rõ  ràng,  nhất 

định  phải  tường  tận.  Chúng  ta  phải  tùy  thuận  bản 

nguyện của A Di Đà Phật, đó chính là sớm một ngày 

vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Mọi  người  nghe  rồi  ta  sớm  một  ngày  vãng 

sanh, bạn không nên lo lắng, không nên khẩn trương, 

sắp phải ra đi rồi. Tôi nói vãng sanh sớm một chút là 

ở ngay trong một đời này vãng sanh, không nên đợi 

đến đời sau, ngay trong một đời này quyết định vãng 

sanh, vào lúc nào thì đi, không nên lo lắng, tùy duyên 

thôi. Niệm niệm hướng về thế giới Tây Phương Cực 

Lạc  thì  đúng,  mỗi  niệm  không  hề  lưu  luyến  cái  thế 

gian này. Đây chính là “Tốc sanh ngã sát thọ an lạc”. 

Trước  khi  chúng  ta  vẫn  chưa  vãng  sanh,  cái 

thân thể này vẫn lưu lại thế gian, nhất định phải làm 

tấm  gương  của  người  niệm  Phật,  giúp  đỡ  A  Di  Đà 

Phật  tiếp  dẫn  chúng  sanh,  cái  công  đức  này  thì  lớn 

rồi. Đại Từ Bồ Tát nói bạn có thể ảnh hưởng được hai 

người, thì nhiều hơn bằng chính mình một người tinh 

tấn niệm Phật, bạn đến thế giới Cực Lạc, mang theo 

112 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hai người đi, không phải cô thân lẻ loi đi một mình, 

còn  mang  theo  hai  người  cùng  đi,  mang  theo  được 

càng nhiều càng tốt, càng nhiều càng thù thắng, nếu 

bạn  mang  theo  cả  trăm  cả  ngàn  cùng  đi  thì  thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  A  Di  Đà  Phật  mở  hội  hoan 

nghênh. Người đó vãng sanh thù thắng như vậy, đây 

chính  là  chúng  ta  cố  gắng  làm  tấm  gương  tốt  của 

người niệm Phật, nhiều ảnh hưởng đến người, mang 

theo nhiều người cùng vãng sanh. Hai câu ở phía sau: 

Thứ ba, thứ tư:  



“Thường vận từ tâm bạt hữu tình  

Độ tận vô biên khổ chúng sanh” 

 

[Thường vận từ tâm cứu hữu tình  

Ðộ hết vô biên chúng sanh khổ] 

“Thường”:  Là thời gian, vĩnh  viễn  không gián 

đoạn, mỗi niệm đều giúp đỡ tất cả chúng sanh niệm 

Phật thành Phật, ý nguyện vãng sanh Tịnh Độ. Không 

chỉ có ý nguyện, mà còn có hành vi. 

“Độ tận vô biên”: “Vô biên” là nói không gian, 

“Thường vận” là nói thời gian. Thời không là đem tất 

cả  chúng  sanh  bao  gồm  lấy  hết,  ở  trong  đây  không 

phân chủng tộc, không phân tộc loại, không phân tôn 

giáo,  trên  từ  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  dưới 

đến chúng sanh ba đường, phải phổ độ. Đương nhiên 

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







hiện tại chúng ta đang sống ở cõi người, liền đặc biệt 

thân thiết đối với cõi này, phải có tâm, phải có hành, 

mỗi  giờ  mỗi  lúc  nhớ  lấy  giúp  đỡ  những  người  này. 

Chúng  ta  có  thể  kết  duyên  rất  nhiều  thứ,  chuỗi  hạt 

nhỏ, hình Phật nhỏ, máy niệm Phật nhỏ, tịnh tông rất 

nhiều  kinh  điển,  có  rất  nhiều  quyển  sách  nhỏ  giải 

thích  giới  thiệu,  trên  người  ít  nhiều  đều  phải  để  vài 

quyển, lúc nào cũng có thể kết duyên với người. Bạn 

kết duyên xong rồi, chí ít một tuần lễ bạn sẽ đến đây 

một  vài  lần,  thì  lại  lấy  thêm,  nếu  ở  đây  chúng  ta 

không còn nữa thì mau in tiếp ra, liền sẽ bổ sung tiếp, 

nhất định phải có tâm phổ độ chúng sanh. Không luận 

ở  nơi  nào,  không  luận  ở  trường  hợp  nào,  chúng  ta 

phải đem pháp môn này giới thiệu với mọi người, đó 

mới là đệ tử Di Đà. Trên thực tế nếu không có thứ gì 

thì chắp tay niệm một câu A Di Đà Phật, để cho họ 

nghe lọt vào tai, cũng đã kết duyên với họ, cũng đem 

Di  Đà  giới  thiệu  cho  họ.  Cái  đạo  lý  này  không  thể 

không hiểu. Đây là chân thật có tâm từ bi. 

“Bạt  hữu  tình”:  Hữu  tình  chính  là  chỉ  chúng 

sanh luân hồi các cõi, chúng sanh sáu cõi, sáu cõi đều 

khổ: Dục giới có khổ khổ, có hoại khổ, có hành khổ; 

Sắc giới tuy nhiên không khổ khổ, họ có hoại khổ, có 

hành  khổ;  Vô  sắc  giới  thiên,  chúng  ta  thường  giảng 

cao cấp phàm phu, họ ngay đến thân cũng không cần, 

các  vị  phải  ghi  nhớ,  họ  ngay  đến  thân  cũng  không 

cần, nhưng thân kiến chưa phá, họ còn có thân kiến, 

cho nên họ vẫn là phàm phu, họ vẫn còn luân hồi, vậy 

114 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tại vì sao họ không cần thân? Cái thân này rất phiền 

phức  “thân  là  gốc  khổ”,  họ  biết  được  cái  thân  này 

không tốt, cái  thân này  mỗi  ngày phải  ăn cơm, phải 

mặc áo, nếu không cẩn thận thì phải sanh bệnh, bạn 

nói xem có nhiều phiền phức đến như vậy, nên phàm 

phu  cao  cấp  họ  không  cần  cái  thân  này.  Cho  nên 

những thiên nhân của Vô Sắc Giới không có thân thể. 

Lão tử Trung Quốc chúng ta cũng cừ khôi, bạn 

xem “Lão Tử” trong quyển sách này đã nói, ông nói 

“Ta có mối lo lớn, vì ta có cái thân”. Ông nói “Ta có 

mối  lo  lớn  nhất  là  gì  vậy?  Vì  có  cái  thân  này”.  Cái 

thân này là mối lo lớn nhất của ông, ông giác ngộ ra 

được,  tuy  nhiên  cái  thân  tướng  này  ông  không  cần, 

nhưng thân kiến chưa phá, nên vẫn là phàm phu, vẫn 

không ra khỏi ba cõi, vẫn không thể vào được câu lạc 

bộ của thánh nhân. 

Cho  nên  người  cõi  trời  Vô  Sắc  cũng  là  phàm 

phu, tuy họ không có hoại khổ, nhưng họ có hành khổ 

(hành khổ chính là nói cái gì? Họ có thọ mạng). Phi 

Phi Tưởng Thiên thọ mạng tám vạn đại kiếp, khi thọ 

mạng đến, vẫn là phải đọa lạc, nên đây không phải là 

pháp cứu cánh. 

Cho nên chúng sanh hữu tình sáu cõi đều khổ, 

Phật Bồ Tát xem thấy “thường dùng tâm từ” để giúp 

đỡ họ, đó là tâm đại từ bi cứu độ họ. Thế nhưng Phật 

Bồ Tát giúp đỡ chúng sanh sáu cõi thì Dục giới họ có 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thể làm được, Sắc giới cũng có thể làm được, còn Vô 

Sắc Giới thì không làm được. Vì sao? Thiên nhân Vô 

Sắc Giới phần nhiều là sống ở trong định, họ ở trong 

cảnh  giới  định,  họ  không  có  sắc  tướng  (trong  Phật 

kinh chúng ta gọi là Trường Thọ Thiên là một trong 

 “Bát nạn”13 mà nhà Phật gọi, hay nói cách khác sanh 

đến trời Sắc giới, bạn dính vào một  trong tám nạn), 

thọ mạng rất dài, trong thời gian dài đến như vậy, họ 

không  nghe  được  Phật  pháp  (nhà  Phật  gọi  tám  nạn, 

đều là đối với tu học Phật pháp), sanh ra chướng ngại 

nghiêm  trọng,  đây  gọi  là  gặp  nạn.  Cho  nên  đối  với 

chúng sanh Sắc giới cùng Dục giới, Phật luôn là tận 

tâm tận lực giúp đỡ họ, chư Phật Bồ Tát ở ngay trong 

đó, tùy loại hóa thân, tùy cơ nói pháp. 

Chúng ta phải  học theo chư Phật  Bồ Tát, phải 

học  tập  chư  Phật  Bồ  Tát,  tất  cả  lúc,  tất  cả  nơi,  gặp 

được tất cả chúng sanh thì tận tâm tận lực giúp đỡ họ, 

nhất là giúp họ nhận thức Phật giáo. Phật giáo ở thế 

gian  đã  truyền  cũng  sắp  gần  3.000  năm,  quá  khứ 

không vấn đề gì, cận đại gặp vấn đề gì? Phàm hễ một 

pháp môn khi thời gian truyền đã quá lâu rồi, luôn là 

không tránh  khỏi  có  một  số  tà  tri  tà  kiến,  xen  tạp  ở 

trong  đó  làm  cho  Phật  pháp  không  những  là  không 

thuần, Phật pháp bị họ làm cho loạn. 

Vậy thì những đại chúng học Phật (người chân 

thật  vào  được  kinh  tạng  thì  không  nhiều,  nếu  quả 

nhiên vào được kinh tạng thì không cần phải lo, kinh 

116 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tạng  là  tiêu  chuẩn  thuần  chân,  không  thể  dạy  sai), 

những người không đọc kinh, không nghe kinh, thông 

thường  thắp hương,  lễ  Phật,  đi  hội  miếu,  những  thứ 

này  đích  thực  là  mê  tín.  Những  người  này  đều  là 

người tốt, đều là người lương thiện, thế nhưng hành 

trì của họ tạo thành một kết quả không tốt cho xã hội 

làm  cho  mọi  người  cho  rằng  Phật  giáo  là  mê  tín. 

Chính vì thế mà phần tử tri thức không thể tiếp nhận, 

phần  tử  tri  thức  sanh  ra  hiểu  lầm  nghiêm  trọng  đối 

với Phật giáo trong khi phần tử tri thức trong xã hội 

có sức ảnh hưởng rất to lớn, nên đã chướng ngại rất 

nhiều pháp duyên của chúng sanh. Chúng ta đối với 

phần tử tri thức phải giới thiệu cho họ, phải làm cho 

họ hiểu cái gì là Phật pháp. 

Cho  nên  “Nhận  thức  Phật  giáo”,  “Truyền  thụ 

tam  quy”,  “Tam  quy  ngũ  giới”,  những  quyển  sách 

Phật pháp cơ bản này, cũng có thể nói là khái niệm cơ 

bản  đối  với  Phật  pháp,  nhận  thức  cơ  bản,  chúng  ta 

phải tuyên truyền rộng khắp. Trước tiên phải làm cho 

phần tử tri thức xã hội hiểu rõ, Phật pháp không phải 

là mê tín, Phật pháp không phải là tiêu cực, Phật pháp 

đối với xã hội, nhất là đối với xã hội hiện tại, đối với 

mỗi một người, có lợi ích chân thật, có chỗ tốt chân 

thật. Họ từ chỗ này giác ngộ, họ giác ngộ thì có thể 

độ được nhiều chúng sanh, liền có thể phổ độ chúng 

sanh. Sau khi họ vào được cửa Phật rồi, nhà Phật rất 

nhiều  tông  phái,  rất  nhiều  điển  tích,  họ  chính  mình 

liền  sẽ  chọn  lựa.  Cho  nên  chúng  ta  giúp  đỡ  chúng 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







sanh, cũng phải phân ra mấy giai đoạn Tam Bảo, nhất 

là  làm  đệ  tử  Di  Đà,  chúng  ta  có  trách  nhiệm,  có  sứ 

mạng, phải nên như vậy mà làm. 

Có lẽ các vị đồng tu muốn hỏi, trong xã hội có 

một số người có thiện căn, chúng ta tiếp xúc họ rất dễ 

dàng  liền  tiếp  nhận,  nhưng  còn  có  một  số  là  người 

không có thiện căn, họ cũng không tin tưởng, vậy làm 

thế  nào  giúp  đỡ  họ?  Kỳ  thật  chúng  ta  nói  người 

không có thiện căn, đây chẳng qua chỉ là quan niệm 

chủ quan của chúng ta, vì bạn làm sao biết được họ 

không  có  thiện  căn?  Phương  pháp  của  bạn  chính 

mình dùng không thỏa đáng, người ta không thể tiếp 

nhận,  vậy  mà  bạn  không  hồi  đầu  kiểm  thảo  chính 

mình, lại cứ một mực đổ trách nhiệm cho người khác, 

vậy  thì  bạn  đặc  biệt  sai  lầm  rồi.  Cho  nên  đối  với 

người  vừa  tiếp  xúc  liền  tin  tưởng  thì  đương  nhiên 

không  cần  phải  nói,  còn  người  tiếp  xúc  không  tin 

tưởng, thì bạn phải hồi đầu lại cố gắng mà phản tỉnh. 

Chúng  ta  không  có  trí  tuệ,  không  có  phương  tiện 

khéo  léo,  chúng  ta  tiếp  nhận  chúng  sanh  không  khế 

cơ. Tâm bệnh rốt cuộc xảy ra từ chỗ nào? Thực tế mà 

nói  tâm  bệnh  phổ  biến  nhất  thô  thiển  nhất,  do  tâm 

chân thành chính mình không đủ. Trong ngạn ngữ đã 

nói  “Tinh thành sở chí, kim thạch vi khai”  14, chúng ta 

không làm được, cũng chính là nói thành ý của chúng 

ta không đủ, nếu bạn quả nhiên có tâm chân thành thì 

làm gì không cảm động được người. Hơn nữa giúp đỡ 

người  học  Phật,  không  nên  giúp  người  thay  đổi  tín 

118 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngưỡng tôn giáo của họ, nếu bạn làm vậy thì sai rồi. 

Việc này ngày trước Úc Châu có một vị cư sĩ, 

người  Úc  Châu,  hôm  trước  cũng  có  ở  nơi  đây  nghe 

kinh. Tên ông là Graeme, ông nói với tôi, ông đã từng 

đến  Đài  Loan,  Đài  Loan  có  một  vị  lão  pháp  sư 

khuyên  ông  đem  tín  đồ  KiTo  độ  thành  tín  đồ  Phật 

giáo, ông cũng tiếp nhận, ông nói với tôi sự việc này. 

Tôi liền nói với ông, tôi nói: 

- Ông sai rồi, tín đồ KiTo giáo phải giúp họ trở 

thành  một  tín  đồ  KiTo  gương  mẫu,  làm  sao  có  thể 

đem  tín  đồ  KiTo  giáo  biến  thành  tín  đồ  Phật  giáo 

chứ? Bạn làm sao có thể phá hoại tôn giáo của người 

khác chứ? Tâm thái quan niệm này hoàn toàn sai lầm, 

thế nhưng bạn bảo tín đồ KiTo làm Bồ Tát, thì được, 

đó là việc tốt, họ là tín đồ KiTo giáo, thậm chí họ là 

mục sư, họ là thần phụ, họ là Bồ Tát, họ là hóa thân 

của Phật, đó mới gọi là phổ độ tất cả chúng sanh. Phổ 

độ chúng sanh không phải là bảo họ cải biến tôn giáo 

tín  ngưỡng  của  họ,  không  phải  vậy.  Cách  làm  như 

vậy, đương nhiên họ không tiếp nhận, vậy thì sai rồi. 

Phật  giáo  là  gì?  Phật  giáo  là  giáo  dục  trí  tuệ, 

Phật giáo là dạy người hiểu rõ chân tướng của vũ trụ 

nhân  sanh,  bất  cứ  tôn  giáo  nào  cũng  đều  tiếp  nhận 

giáo dục, bất cứ người nào đều phải nên hiểu rõ chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh, cho nên bất cứ tôn giáo 

nào  cũng  đều  phải  học  Phật,  làm  học  trò  của  Phật, 

119 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







không phải thay đổi tôn giáo của họ, họ là con cái của 

Thượng Đế, và họ vẫn là con cái của Thượng Đế, con 

cái của Thượng Đế cũng có thể làm học trò của Phật, 

không hề có xung đột. Như  vậy mới tốt! Không thể 

nói kéo con cái của Thượng Đế lại, bội phản Thượng 

Đế, vậy thành ra thứ gì chứ? Phật giáo câu đầu tiên 

nói  “Hiếu  dưỡng  cha  mẹ”,  làm  sao  bạn  có  thể  bội 

phản  cha  mẹ?  Không  thể  được,  việc  này  phải  nên 

hiểu. 

Sau  khi  tôi  nói  rồi,  Graeme  nghe  rồi  gật  đầu, 

biết được phải nên làm thế nào. 

Cho  nên   “Phật pháp  tại thế  gian, bất hoại  thế 

 gian  pháp” .  Mọi  người  đều  hiểu  hai  câu  này,  bạn 

không biết được ý nghĩa của hai câu này, bạn làm sao 

có  thể  phá  hoại  thế  gian  pháp?  Bạn  đem  tín  đồ  của 

tôn giáo  khác kéo đến Phật  giáo, đó là phá hoại  thế 

gian pháp, chúng ta cần phải hiểu rõ cái đạo lý này. 


Phật giáo là giáo dục, Phật giáo không phải là 

tôn giáo, chúng ta là học trò của Phật Bồ Tát, quyết 

không phải là một đồ chúng thông thường trong các 

tôn  giáo  nói.  Đồ  chúng  trong  các  tôn  giáo,  là  cảm 

tình, kết hợp của cảm tình. Chúng ta cùng với Thích 

Ca Mâu Ni Phật là quan hệ thầy trò, là trí tuệ, là kết 

hợp  đạo  nghĩa.  Cho  nên  bất  cứ  một  tín  đồ  tôn  giáo 

nào đều có thể học Phật, đều có thể ở trong Phật giáo 

lấy được học vị. Học vị của Phật giáo là A La Hán, 

120 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bồ Tát, Phật Đà, là học vị của Phật giáo. Cũng giống 

như  học vị  của trường học vậy, bất cứ  tôn giáo nào 

đều có thể đi học đại học, đều có thể lấy được học vị 

của trường học, chúng ta cũng không ngoại lệ. 

Chúng ta xem thấy ở trong kinh Hoa Nghiêm, 

trong 53 vị thiện tri thức thì rất rõ ràng: Thắng Nhiệt 

Bà  La  Môn,  đó  là  lãnh  tụ  của  Bà  La  môn  giáo,  là 

trưởng  lão  của  Bà  La  môn  giáo,  họ  lấy  được  học  vị 

trong  Phật  giáo,  họ  là  pháp  thân  Bồ  Tát.  Đây  là  từ 

trên hình thức mà nhìn, trên thực tế ta thấy họ không 

phải là pháp thân Bồ Tát, mà họ là Phật Đà, cao hơn 

Bồ Tát, học vị của họ học chân thật là Phật, dùng một 

thân phận lãnh tụ tôn giáo để xuất hiện. Đây chính là 

trong  Phật  pháp  nói   “Đáng  dùng  thân  gì  để  độ  liền 

 hiện  thân  đó  để  độ”.   Đáng  dùng  thân  lãnh  đạo  tôn 

giáo  để  độ,  họ  liền  hiện  thân  lãnh  tụ  tôn  giáo,  đáng 

dùng thân Ki To giáo để độ họ liền hiện thân lãnh tụ 

KiTo  giáo,  họ  hiện  thân  mục  sư,  đáng  dùng  thân 

Thiên Chúa Giáo để độ, họ liền hiện thân thần phụ để 

độ. Họ đều là Bồ Tát, đều là Phật, đó mới là phổ độ 

chúng  sanh,  lại  không  làm  hư  tướng  thế  gian,  mọi 

người  mới  có  thể  hoan  hỉ  tiếp  nhận.  Còn  quý  nhất 

định  nói  giáo  của  họ  không  tốt,  tôi  đây  thì  mới  tốt, 

vậy thì “bạn phải bỏ của bạn đi theo học với tôi đây”. 

Khởi lên phản cảm, phải đánh lộn, vậy thì không thể 

giải quyết được vấn đề, vậy thì không có trí tuệ, cái 

phương pháp này không tốt. 

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Cho nên nhà Phật gọi là trí tuệ cao độ, phương 

tiện khéo léo, chúng ta phải hiểu được, nếu bạn hiểu 

được cái đạo lý này, hiểu rõ trí tuệ khéo léo của Phật. 

Phật dùng phương pháp gì để tiếp xúc tất cả tôn giáo 

khác  nhau,  tộc  loại  khác  nhau?  Phật  dùng  Tứ  Tất 

Đàn, Tứ Nhiếp Pháp, chỗ này chúng ta cần phải học, 

không thể không học. 

Tứ Tất Đàn để nhập chúng, chúng ta qua lại với 

họ,  Phật  Bồ  Tát  qua  lại  với  chúng  sanh  có  bốn 

nguyên tắc. 

Thứ nhất khiến cho tất cả chúng sanh sanh tâm 

hoan hỉ, đó là “Thế giới  Tất  Đàn”, bạn tiếp  xúc với 

họ,  họ  không  hoan  hỉ,  thì  cái  duyên  đó  không  còn, 

phải  hoan  hỉ.  Muốn  khiến  người  khác  hoan  hỉ,  bạn 

phải tôn trọng người khác, phải hiểu rõ đối với người 

khác  mới  đúng.  Buổi  tiệc  ấm  áp  vào  tối  mùng  một 

năm trước, các vị rất nhiều đồng tu đều có tham gia, 

chúng ta chính là nương vào nguyên tắc Tứ Tất Đàn, 

Tứ  Nhiếp  Pháp  để  làm.  Chúng  ta  đã  mời  hơn  3800 

quý  khách,  khách  của  chúng  ta  là  chủng  tộc  khác 

nhau, tôn giáo khác nhau, bạn xem ở trong một nhà 

mọi  người  đều  rất  phấn  khởi,  đều  rất  hoan  hỉ,  nhất 

định phải tôn trọng người khác. Buổi tiệc hôm đó, tôi 

không biết là các vị có chú ý hay không, thức ăn trên 

mỗi bàn chúng ta đều không giống nhau, chúng ta ăn 

chay, là đồ chay, còn trên bàn người Mã Lai đó là đồ 

tanh, họ ưa thích ăn thứ gì chúng ta cúng dường cho 

122 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



họ  thứ  đó,  chúng  ta  tuyệt  nhiên  không  có  yêu  cầu, 

hôm  nay  tôi  mời  khách  ăn  chay,  thảy  đều  phải  ăn 

chay, thì họ sẽ không đến, thì họ sẽ không hoan hỉ, họ 

muốn ăn thứ gì, thì chúng ta chuẩn bị thứ đó cho họ, 

một chút kỵ húy cũng không có, bạn xem họ làm sao 

mà  không  hoan  hỉ?  Chúng  ta  tôn  trọng  đối  với  họ, 

trước  tiên  lắng  nghe  thói  quen  ăn  uống  của  họ,  họ 

thích  ăn  cái  gì,  thì  ai  làm,  chúng  ta  đặc  biệt  mời 

người bên đó đến làm. Đó là biểu thị tôn kính đối với 

họ,  họ  mời  thỉnh  chúng  ta  cũng  tôn  trọng  đối  với 

chúng ta, đôi bên tôn trọng nhau thì làm được thế giới 

Tất Đàn. 

Tốt rồi! Thời gian hôm nay đã hết, chúng ta chỉ 

học đến đây thôi. A DDI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 

(VCD 086) 

Thế nên đặc biệt đối với chủng tộc khác nhau, 

tôn  giáo  khác  nhau,  quyết  định  không  thể  nói  niệm 

Phật tốt, không thể được, họ không thể tiếp nhận, có 

thể biểu  thị đối với họ rất là hữu hảo, quan tâm họ, 

thương yêu họ, giúp đỡ họ, sau đó mới hỏi họ “Bạn 

có muốn biết Phật dạy cái gì không?” Đây là thuộc về 

thường thức, cùng một đạo lý, chúng ta cũng rất hiểu 

rõ chủng tộc của họ, cũng rất tường tận văn hoá của 

họ, cũng hy vọng hiểu rõ giáo nghĩa tôn giáo đó của 

họ, đây là thuộc về tri thức. 

 “Cầu  tri”15,  người  có  “cầu  tri”,  chúng  ta  liền 

có thể đem “Nhận Thức Phật Giáo”, quyển sách nhỏ 

này tặng cho họ, giúp đỡ họ, làm cho họ hiểu rõ Phật 

giáo,  về  sau  biết  làm  thế  nào  để  qua  lại  với  tín  đồ 

Phật giáo, hữu hảo với tín đồ Phật giáo, làm bạn với 

tín đồ Phật giáo, vậy thì họ liền hoan nghênh. Chúng 

ta không nên nói  “Bạn buông bỏ tôn giáo của bạn, để 

 làm tín đồ Phật giáo” , làm vậy đó là chúng ta sai, họ 

không hề sai, họ không tiếp nhận. Họ không hề sai, 

chúng ta sai rồi, chúng ta sai rồi còn nói người khác 

không  có  thiện  căn,  vậy  sao  được  chứ?  Có  nói  thế 

nào  cũng  nói  không  thông,  làm  vậy  thì  làm  sao  nói 

được thông chứ? Đơn giản là không có đạo lý. 

Vậy  điều  thứ  hai  trong  Tứ  Tất  Đàn,  chính  là 

124 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  quan  tâm  người  khác   “Vi 

 nhân tất đàn” . 

Mỗi  niệm  phải  lo  nghĩ  cho  người,  họ  có  khó 

khăn  gì,  họ  cần  được  sự  giúp  đỡ  nào,  làm  thế  nào 

giúp  cho  họ  được  lợi  ích,  làm  thế  nào  giúp  họ  được 

hạnh  phúc,  trên  đời  sống  tinh  thần,  ở  đời  sống  vật 

chất, thậm chí làm thế nào giúp họ hoằng dương tôn 

giáo  của  họ,  vậy  thì  họ  rất  hoan  hỉ.  Chúng  ta  ở  nơi 

đây làm rồi, chúng ta đến nơi đó thăm viếng, đối với 

giáo  hội  của  họ,  họ  thành  lập  sự  nghiệp  từ  thiện, 

chúng  ta  đều  tặng  một  ít  tiền  giúp  cho  họ.  Viện 

Dưỡng Lão, Cô Nhi Viện, chúng ta đã tặng rất nhiều 

thức ăn, nhưng những chỗ này chúng ta không cho họ 

cá thịt, bởi vì  bên dưới của Cư  Sĩ  Lâm thức ăn quá 

nhiều, chúng ta ăn không hết, như  bún gạo, mì, dầu 

những thứ này, mỗi một tôn giáo khác nhau, chúng ta 

đều  tặng  cho  rất  nhiều.  Nhất  định  phải  hợp  tác  lẫn 

nhau, thương yêu lẫn nhau. Cứ như vậy mà qua lại thì 

giao tình của chúng ta sẽ rất sâu, quan tâm lẫn nhau, 

cảm  ân  lẫn  nhau.  Chúng  ta  tốt  với  họ,  họ  cảm  kích 

chúng ta, họ đối tốt với chúng ta, chúng ta cảm kích 

họ. 

Cho  nên  độ  hóa  chúng  sanh,  chính  là  giúp  đỡ 

chúng sanh. Giúp đỡ chúng sanh phải có trí tuệ, phải 

có phương pháp, phương tiện khéo léo, chúng ta phải 

học  với  Phật  Bồ  Tát.  Tứ  nhiếp,  đó  là  phương  pháp 

thuần túy. Trong “Tứ nhiếp pháp” thì có 4 loại:   

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Tứ nhiếp pháp: 



 Cái thứ nhất là “Bố thí” . 

Bố thí liền có thể kết duyên, bạn không chịu bố 

thí thì duyên của bạn từ đâu mà có? Nhất định phải tu 

bố thí. Phật đem cương lĩnh tu học của Bồ Tát, đó là 

Lục độ, là sáu cương lĩnh, thì cái thứ nhất chính là bố 

thí. Bố thí là một cương lĩnh quan trọng nhất, bởi vì 

trong bố thí có tài bố thí, có pháp bố thí, có vô úy bố 

thí.    Xem  qua  5  điều  khác  thì  trì  giới,  nhẫn  nhục  là 

thuộc về bố thí vô úy; Tinh tấn, Thiền định, Bát nhã 

là thuộc về pháp bố thí. Cho nên một bố thí, đem vô 

lượng vô biên hành môn của Bồ Tát toàn bộ bao gồm 

trong  đó.  Cho  nên  học  Bồ  Tát,  từ  sơ  học  mãi  đến 

thành Phật, họ tu cái gì? Tu bố thí Ba La Mật mà thôi, 

không có phương pháp khác. Chúng ta đối với tất cả 

chúng sanh, bố thí xếp ở hàng đầu, nhất định phải nỗ 

lực mà học tập. 

 Cái thứ hai là “Ái ngữ” . 

Ái ngữ là nói chuyện với người, dùng tâm chân 

thành thương yêu, thương yêu họ, đây gọi là Ái ngữ. 

Ái ngữ không phải là lời nói đường mật, không phải 

là lời nói dễ nghe, mà là lời quan tâm họ, lời thương 

yêu họ. 

 Cái thứ ba là “Lợi hành” . 

126 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hành vi của chúng ta nhất định là có lợi ích đối 

với  họ,  thì  làm  sao  người  ta  không  tiếp  nhận  chứ? 

Làm sao mà không hoan hỉ? 

 Cái thứ tư là “Đồng sự” . 

Đó là càng xây dựng quan hệ mật thiết hơn. Cư 

sĩ Lý mộc Nguyên  gần đây sau khi  mở buổi  dạ tiệc 

ấm áp, thưa hỏi qua các tôn giáo, xây dựng quan hệ 

rất tốt, hiện tại muốn trù bị một Hỷ Niên Hoa Hội hòa 

bình tôn giáo Singapore, áp dụng đa nguyên văn hoá. 

Buổi  dạ  tiệc  đêm  giao  thừa  thời  gian  ngắn,  chỉ  có 

mấy giờ đồng hồ đó là liên quan của tín đồ tôn giáo, 

liên quan của các chủng tộc khác nhau, thật hiếm có. 

Thế nhưng thời gian quá ngắn, phải thường hay cùng 

nhau liên hoan, cho nên Hỷ Niên Hoa Hội đại khái là 

từ  bảy  ngày  đến  mười  bảy  ngày.  Thời  gian  dài  như 

vậy, mỗi ngày cùng nhau tụ hợp lại, vui vẻ náo nhiệt, 

thực tiễn đa nguyên văn hoá. Đa nguyên văn hoá là 

trong xã hội hiện đại nói, ở chúng ta thì phải nên có 

cách nói như thế nào? Thực tiễn  “Đại Phương Quảng 

 Phật Hoa Nghiêm”. 

Hiện  tại  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  tuy  là  dời  đến 

giảng  đường  của  Tịnh  Tông  Học  Hội  để  giảng,  thế 

nhưng  mỗi  buổi  giảng  chúng  ta  đều  đưa  lên  mạng, 

các vị ở trong nhà, sáng sớm mỗi ngày mười giờ đến 

mười một giờ rưỡi, ở trên mạng đều có thể thu xem 

(nếu như trong nhà có đường truyền) còn muốn nghe 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







“Kinh Hoa Nghiêm”, chúng ta đều có băng ghi hình 

có  thể  đến  Tịnh  Tông  Học  Hội  để  mượn,  mượn  về 

xem. 

“Hoa  Nghiêm”  chính  là  thực  tiễn  đa  nguyên 

văn  hoá,  tất  cả  chúng  sanh  đều  hưởng  thụ  đời  sống 

Phật  Hoa  Nghiêm.  Đời  sống  của  Phật  Hoa  Nghiêm, 

chính là hiện tại chúng ta gọi là đời sống chân thiện 

mỹ.  Cho  nên  đó  là  nói  đến  đồng  sự.  Chúng  ta  xem 

thấy thế giới Tây Phương Cực Lạc, ở trên “kinh Hoa 

Nghiêm” xem thấy thế giới Hoa Tạng của Tỳ Lô Giá 

Na Phật, nếu dùng cái  nhìn của người  hiện  tại ngày 

nay  mà  nói,  mỗi  ngày  đều  là  Hỷ  Niên  Hoa  Hội  đa 

nguyên văn hoá. Hỷ Niên Hoa Hội đó của họ không 

hề  gián  đoạn,  các  vị  thử  nghĩ  xem  có  đúng  hay 

không? 

Phật  pháp  học  rồi  phải  có  chỗ  dùng,  học  rồi 

nhất định phải dùng ở ngay trong đời sống của chúng 

ta. Nếu chúng ta có thể khế nhập cảnh giới này, đem 

Phật pháp thực tiễn, như vậy mới chân thật có thể làm 

đến được “Bạt hữu tình, độ chúng sanh”.   

Thế nhưng điều sau cùng trong Tứ Tất Đàn, đó 

là  chân  tâm  bổn  nguyện  của  chư  Phật  Bồ  Tát,  nhất 

định phải giúp đỡ tất cả chúng sanh làm Phật, làm Bồ 

Tát, như vậy mới là bổn hoài Phật độ sanh. Chúng ta 

cần phải ghi nhớ, đồng thời nhất định phải hiểu được 

cái nguyên tắc này, trong khác có giống, trong giống 

128 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có khác. Tôn giáo khác nhau là khác, chủng tộc khác 

nhau là khác; Giống là giống cái gì? Giống là có lòng 

thương yêu, đồng có trí tuệ, đồng có khéo léo, đồng 

có phương tiện. Cho nên trong khác có giống, trong 

giống có khác, giống không chướng ngại khác, khác 

cũng không chướng ngại giống, lý sự vô ngại, sự sự 

vô ngại, làm sao không được đại hoan hỉ chứ? 

Cho  nên  chúng  ta  thường  hay  phạm  sai  lầm, 

làm  sai,  đều  cho  rằng  chúng  ta  phải  biến  đổi  người 

khác thành chúng ta, muốn đi đồng hóa họ, cái quan 

niệm  này  sai  lầm.  Tôi  ở  ngay  trong  lúc  giảng  dạy 

thường hay nhắc nhở các vị, chúng ta nhất định phải 

buông  bỏ  đối  với  người,  với  việc,  với  vật,  tất  cả 

những quan niệm khống chế, phải  buông bỏ ý niệm 

chiếm hữu đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, 

bạn mới có thể vào được Hỷ Niên Hoa Hội của chư 

Phật Như Lai. Còn như bạn còn có ý niệm đi khống 

chế  người  khác,  chiếm  hữu  tất  cả  sự  vật,  bạn  vĩnh 

viễn là phàm phu sáu cõi, bạn không vào được cảnh 

giới của Phật. 

Cái đạo lý này không thể không hiểu. Cho nên 

chúng  ta  xem  thấy  Phật,  tại  vì  sao  nhiều  chủng  tộc 

khác nhau đến như vậy, đều có thể hòa thuận cùng ở 

với  nhau.  Trên  thế  giới  này  của  chúng  ta  chủng  tộc 

không  nhiều,  ngày  ngày  đánh  lộn,  hiện  tại  Trung 

đông lại sanh sự, lại đánh nhau, đó là gì vậy? Không 

có trí tuệ! Bạn xem vì sao họ đánh nhau, vì để phân 

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







tranh  chủng  tộc,  cũng  vì  tín  ngưỡng  tôn  giáo.  Họ 

đánh  nhau  có  giải  quyết  được  vấn  đề  hay  không? 

Không thể giải quyết. 

Cho nên khi thấy họ vừa đánh nhau, khiến cho 

tôi  nghĩ  lại  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Phật  cao  minh. 

Thích Ca Mâu Ni Phật xuất thân là vương tử, Ngài có 

thể  kế  thừa  ngôi  vua,  Ngài  đến  thế  gian  này,  Ngài 

nghĩ  đến một vấn đề, đó là độ chúng sanh, vì tất cả 

chúng sanh tạo phước, vì tất cả chúng sanh giải quyết 

vấn  đề  khó  khăn,  đó  là  đại  từ  đại  bi  của  Ngài.  Nếu 

muốn  đạt  đến  mục  đích  này,  chánh  trị  không  làm 

được,  cho  nên  Ngài  xả  bỏ  vương  vị;  Vũ  lực  cũng 

không làm được. Chúng ta đọc được ở trong “Thích 

Ca Mâu Ni Phật truyện ký”, võ nghệ của Ngài rất cao 

cường, Ngài có thể làm tướng quân, Ngài có thể làm 

nguyên soái, thế nhưng Ngài nghĩ đến vũ lực không 

thể giải quyết được vấn đề này, cho nên tướng quân 

nguyên soái gì Ngài cũng buông bỏ, không làm; Kinh 

tế cũng không thể giải quyết được vấn đề này; Khoa 

học kỹ thuật cũng không thể giải quyết được vấn đề 

này. Phương pháp gì có thể giải quyết được vấn đề? 

Giáo học! Ngài đi làm một nghĩa vụ, dùng lời hiện tại 

mà  nói,  người  làm  công  tác  giáo  dục  xã  hội  đa 

nguyên văn hoá, Ngài muốn dùng thân phận như vậy 

để làm sự nghiệp này, cho nên Ngài đi khất thực, một 

xu  tiền  cũng  không  cần,  chân  thật  giúp  đỡ  chúng  ta 

giải quyết vấn đề. 

130 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Việc  này  tôi  gần  đây  giác  ngộ,  là  vì  họ  đánh 

nhau, vừa đánh thì giác ngộ. Cho nên tỉ mỉ mà quán 

sát,  chúng  ta  phải  học  Phật,  nhất  định  phải  dùng 

phương pháp giáo học để giải quyết vấn đề. Tôn-Giáo 

vì  sao  không  thể  giải  quyết  được  vấn  đề?  Họ  chỉ  có 

“Tông”, không có “Giáo”, cho nên họ không thể giải 

quyết.  Đó  là  lần  tôi  ở  Úc  Châu  trong  hội  nghị  tôn 

giáo đã nói với những lãnh tụ tôn giáo, chỉ có tông, 

không  có  giáo,  thì  không  được,  hiện  tại  nhất  định 

phải  có  giáo,  nếu  có  giáo,  giáo  học  mới  có  thể  giải 

quyết vấn đề. 

Hiện tại như thế nào chúng ta gọi là giáo? Giáo 

tuy  nhiên  không  giống  nhau,  nội  dung  không  như 

nhau, vì chúng ta y theo kinh luận không giống nhau, 

thế nhưng chúng ta cần phải có mục tiêu giống nhau, 

đó  là  xã  hội  an  định,  thế  giới  hòa  bình,  chủng  tộc 

khác  nhau,  tôn  giáo  khác  nhau,  ở  trên  địa  cầu  này 

cùng tồn tại cùng phát triển, hòa thuận cùng ở chung 

nhau,  có  thể  xây  dựng,  cùng  hiểu  thì    thế  giới  hòa 

bình, xã hội an định, phồn vinh hưng vượng là có hy 

vọng. 

Tiêu trừ tất cả thiên tai nhân họa, phải dựa vào 

giáo học. Cho nên trong “Lễ Ký” “Học Ký”, đã nhắc 

đến  “Kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên”16.  Cao 

minh, đó là trí tuệ chân thật, không phải người thông 

thường có thể nói ra được, chỉ có giáo học có thể giải 

quyết  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  vấn  đề.  Mời  xem  đến 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







đoạn sau cùng, đó là tổng kết. 

CHÁNH KINH:  

 

“Ngã hạnh quyết định kiên cố lực   

Duy Phật thánh trí năng chứng tri  

Túng sử thân chỉ chư khổ trung  

Như thị nguyện tâm vĩnh bất thoái”. 

 [Dịch nghĩa:  

 Hạnh tôi: sức quyết định, kiên cố  

 Chỉ Phật thánh trí chứng biết được 

 Dẫu thân tôi trụ trong các khổ  

 Nguyện tâm như thế mãi chẳng thoái. ] 

A Di Đà Phật đó là thị hiện ở nhân địa tu hành, 

làm  một  tấm  gương  cho  chúng  ta.  Phía  trước  là 

nguyện của Ngài đã phát, là tổng cương lĩnh Ngài tu 

hành tự hành hóa tha, tổng nguyên tắc, tinh thần của 

48 nguyện, đều ở ngay trong 9 câu kệ này, bao hàm 

hết thảy. Tinh thần của A Di Đà Phật ở đâu? Chính ở 

ngay  trong  9  câu  kệ  này.  Chúng  ta  học  Phật  quyết 

không thể xem thường, thị  hiện sau cùng, nhất là từ 

bi đến cực điểm, then chốt thành bại ở chỗ này. 

Vì sao chúng ta không thể thành tựu? Không có 

nguyện lực kiên cố của Ngài. Bạn xem thấy Ngài:  

Thứ  nhất:  “Ngã  hạnh  quyết  định  kiên  cố  lực” 

132 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



[Hạnh tôi: sức quyết định, kiên cố] 

Trong 9 câu kệ đã nói, mỗi câu mỗi chữ đều là 

“Quyết định kiên cố lực”. Ai có thể làm chứng minh 

cho  Ngài?  Chỉ  có  Phật  có  thể  làm  chứng  minh  cho 

Ngài. Cho nên: 

Thứ hai: “Duy Phật thánh trí năng chứng tri” [Chỉ 

Phật thánh trí chứng biết được] 

Hoằng nguyện của Bồ Tát, chỉ có Phật biết, chỉ 

có  Phật  có  thể  làm  chứng  minh  cho  Ngài.  Phật  biết 

được, Phật chứng minh, Phật liền quyết định gia trì, 

đây là đạo lý nhất định. 

Ngày  nay  chúng  ta  ở  địa  vị  phàm  phu,  tu  học 

của  chúng  ta,  giáo  hóa  của  chúng  ta  nhất  định  phải 

được  Phật  lực  gia  trì.  Không  được  Phật  lực  gia  trì, 

không  những  giáo  nghĩa  của  kinh  giáo  bạn  không 

hiểu,  người  khác  nói  với  bạn,  bạn  cũng  không  hiểu 

được, người nói  người nghe đều phải được Phật  lực 

gia trì. 

Đạo  tràng  này  của  chúng  ta  thù  thắng,  giảng 

đường  thù  thắng,  Niệm  Phật  Đường  thù  thắng,  ngay 

trong đồng tu chúng ta có một số người đều biết, chư 

Phật Như Lai thường ở nơi đây, Bồ Tát, Thánh chúng, 

Thiên  long,  Thiện  thần  rất  nhiều.  Lại  nói  với  các  vị, 

ma cũng không ít, cũng lẫn lộn ngay trong thiện thần 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







hộ pháp. Thế nhưng chúng ta làm được rất đúng pháp, 

ma  cũng  tán  thán,  ma  cũng  gật  đầu.  Thế  nhưng  bạn 

phải nên biết, tuy là họ tán thán, tuy là gật đầu, tuyệt 

nhiên không phải là hảo ý thật, họ ở nơi đó quán sát, 

tìm tâm bệnh của bạn, chỉ cần có chỗ nào bạn không 

đúng  pháp,  bị  họ  nắm  lấy  rồi,  họ  liền  tìm  bạn  gây 

phiền não. Thí dụ như nghe kinh, nghe kinh thời gian 

ngắn, chỉ có hai giờ, trong hai giờ đồng hồ, có một số 

người ngồi ở đây ngồi nghe được rất không thoải mái, 

đầu thì phát nóng, chân thì đau nhức, đó là gì vậy? Là 

ma  chướng,  ma  đến  nhiễu  loạn.  Thời  gian  ở  Niệm 

Phật Đường thì càng nhiều, sự việc này thì thường hay 

có. Phàm hễ gặp những sự việc này phải sanh tâm sám 

hối. Cho nên ma ở ngay chỗ này với chúng ta không 

phải là không tốt, tôi cảm thấy cũng không tệ, vì việc 

này khiến cho chúng ta có tâm cảnh giác cao, không 

chỉ  mọi  thứ  đều  đúng  pháp,  mà  mỗi  niệm  đều  đúng 

pháp. Không đúng pháp thì sao? Không đúng pháp thì 

chúng liền đến gây phiền phức. Cho nên họ ở nơi đây 

xúc tiến chúng ta, họ ở nơi đây để cảnh sách chúng ta. 

Cho  nên  tôi  không  chán  ghét  họ,  tôi  cũng  rất  hoan 

nghênh họ, có họ ở đây chúng ta không dám giải đãi, 

không dám phóng túng. Đây là tình hình hiện thực của 

chúng ta, chúng ta luôn biết được. 

Hai câu phía sau, chúng ta phải học tập với Tỳ 

Kheo Pháp Tạng: 

Thứ  ba:  “Túng  sử  thân  chỉ  chư  khổ  trung” [Dẫu 

134 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thân tôi trụ trong các khổ] 

Chính mình tu học khổ, bạn xem các vị đồng tu, 

học  kinh  phải  viết  bản  thảo,  buổi  tối  mỗi  ngày  phải 

viết  đến  hai  ba  giờ,  sáng  sớm  thức  dậy  còn  phải  đi 

công  phu  sớm.  Không  công  phu  sớm,  ma  liền  thắng 

thế, gây phiền phức, thần hộ pháp cũng không hộ. 

Do đây có thể biết, cũng không có biện pháp gì, 

thế  nhưng  chính  mình  rất  là  khổ  cực,  thậm  chí  đến 

ngủ  nghỉ  không  đủ,  nghe  giảng,  niệm  Phật  đều  ngủ 

gật,  cho  nên  chính  mình  tu  hành  rất  khổ.  Độ  chúng 

sanh  thì  càng  khổ,  có  lúc  chúng  sanh  không  những 

không tiếp nhận, hảo ý của bạn họ cũng xem thành là 

ác  ý,  còn  đến  tìm  gây  phiền  phức,  còn  làm  cho  bạn 

sanh  phiền  não,  thậm  chí  còn  đến  hủy  báng,  đố  kỵ, 

chướng ngại, cho đến nhiều cách phá hoại. Những sự 

việc này đều là rất bình thường, rất thường. 

Khi  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  còn  tại  thế,  trong 

tăng  đoàn  của  chính  mình  có  Lục  Quần  Tỳ  Kheo17, 

học  trò  không  nghe  lời  gây  rối,  bên  ngoài  có  ngoại 

đạo, có ma vương Ba Tuần, đây là Phật thị hiện ra để 

cho chúng ta xem. Phật tự hành hóa tha Ngài đều có 

chướng  ngại  đến  như  vậy.  Còn  chúng  ta  muốn  tự 

hành  hóa  tha  mà  không  có  chướng  ngại,  thì  không 

làm  được.  Phật  thì  có  phước  báo  lớn  đến  như  vậy, 

còn gặp ma sự. 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Ngày nay chúng ta gặp ma sự, tâm liền rất bình 

hòa, bình thường. Nếu như không có ma sự, vậy khác 

thường, vậy thì rất kỳ lạ, việc bình thường. Đạo tràng 

xây  dựng  ở  nơi  đây,  người  đố  kỵ  nhiều,  không  chỉ 

người đố kỵ, quỷ cũng đố kỵ, nếu chúng ta không cố 

gắng mà làm, quỷ thần liền gây phiền phức, liền đến 

gây rối. Cho nên chúng ta luôn là dùng cái tâm cảm 

kích, chăm chỉ nỗ lực, vui vẻ tiếp nhận giám sát của 

họ,  tiếp  nhận  nhắc  nhở  của  họ.  Cho  dù  thân  ở  ngay 

trong các khổ. 

Thứ  tư:  “Như  thị  nguyện  tâm  vĩnh  bất  thoái” 

[Nguyện tâm như thế mãi chẳng thoái] 

Nguyện,  Hành  tương  bổ,  nguyện  giúp  cho 

hành, hành thực tiễn nguyện vọng, trên đạo bồ đề tự 

nhiên  liền  thuận  buồm  xuôi  gió,  liền  không  thoái 

chuyển. 

Phàm hễ thoái chuyển, vấn đề đều xảy ra ở nơi 

hạnh nguyện, có nguyện không có hành, thoái chuyển, 

có hành không có nguyện cũng sẽ thoái chuyển. Hành 

nguyện  tương  ưng,  hành  nguyện  tương  bổ  tương 

thành, mới có thể giữ lấy vĩnh viễn bất thoái. 

Phẩm thứ tư giảng đến chỗ này thì giảng xong 

rồi,  tổng  hợp  phẩm  kinh  này  có  mười  câu  kệ,  trong 

mười câu kệ chúng ta đem nó quy nạp lại, Ngài nói ra 

cũng không ngoài ba sự việc: 

136 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Việc  thứ  nhất:  Đối  với  chính  mình  mà  nói, 

Pháp Tạng cầu nguyện là sớm ngày thành Phật. Chỉ 

có làm Phật, mới có thể làm đạo sư của chúng sanh, 

để giáo hóa chúng sanh, đó là tự cầu. 

Việc  thứ  hai:  Sau  khi  tự  cầu  viên  mãn,  quyết 

định phải lợi tha. Bồ Tát thực tế mà nói, chính mình 

cần khổ tu học cái gì? Vì người khác, không phải vì 

chính mình. Tại sao phải làm như vậy? Ngài giác ngộ 

rồi,  Ngài  tường  tận  rồi,  hư  không  pháp  giới  tất  cả 

chúng  sanh  là  chính  mình,  không  phải  người  khác. 

Cho nên từ ngay chỗ này, hưng khởi “Vô duyên đại 

từ, đồng thể đại bi”18, đây gọi là Phật tri Phật kiến. 

Trên “Kinh Pháp Hoa” nói “Vào tri kiến Phật”. 

Chúng ta một hôm nào cũng phát hiện, cũng nhận rõ 

ràng,  cũng  khẳng  định,  hư  không  pháp  giới  tất  cả 

chúng sanh là chính mình, vì sao là chính mình? Một 

niệm tự tánh biến hiện ra. Tất cả chúng sanh mà chỗ 

này  nói,  không  chỉ  có  chúng  sanh  hữu  tình,  mà  cả 

chúng sanh vô tình cũng bao gồm trong đó (hiện tại 

gọi là thực vật, động vật, khoáng vật), cũng còn bao 

gồm tất cả hiện tượng tự nhiên, thảy đều là một niệm 

tự tánh biến hiện ra. 

Trên  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  “Duy  tâm  sở  hiện, 

duy  thức  sở  biến”.  Tâm  thức  chính  là  một  niệm  tự 

tánh, hư không pháp giới là chính mình, tất cả chúng 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







sanh là chính mình. Cho nên trên kinh đại thừa thường 

nói  “Sanh  Phật  không  hai,  tánh  tướng  tương  đồng”. 

Nếu bạn chân thật  hiểu rõ hai câu nói này, thấu triệt 

hai câu nói này, bạn liền vào tri kiến Phật, bạn không 

phải là tri kiến phàm phu, bạn là Phật tri Phật kiến. Tri 

kiến  đồng  Phật  làm  gì  mà  không  làm  Phật  chứ?  Bạn 

liền  thành  Phật.  Cái  kiến  giải  này,  loại  vũ  trụ  nhân 

sanh quan này, là chư Phật Như Lai, là chư đại Bồ Tát. 

Nếu như phàm phu cũng có loại vũ trụ nhân sanh quan 

này, phàm phu này liền thành Phật, phàm phu này liền 

chứng được Pháp Thân Đại Sĩ. 

Việc thứ ba: Sau khi làm Phật, làm Bồ Tát, chỉ 

có một sự việc “Thường hành Lục độ”, độ sanh thành 

Phật.  Chính  mình  dùng  phương  pháp  lục  độ  này  để 

thành tựu, còn dùng phương pháp này để giúp đỡ tất 

cả  chúng  sanh.  Không  chỉ  Pháp  Tạng  Ngài  dùng 

phương pháp này để thành Phật, mà xin nói với các vị 

mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai đều là 

dùng phương pháp này để thành tựu. 

Quả  nhiên  thật  rõ  ràng,  thật  tường  tận  rồi,  thì 

các vị thử nghĩ xem vậy không bố thí có được không? 

Không  được!  Nhất  định  phải  từ  chỗ  này  mà  bắt  tay 

vào, bạn bố thí càng sạch trơn càng an vui, càng sạch 

trơn càng tự tại. Mọi người đều hy vọng chính mình 

có trí tuệ, vậy tại vì sao trí tuệ không thể hiện tiền? Vì 

Tham - Sân - Si đã che  mất rồi. Bạn đều  hiểu được, 

bạn nghe được rất nhiều, vậy bạn phải bạn lấy cái tấm 

138 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đậy này của bạn bỏ đi, thì trí tuệ của bạn không thể 

hiện tiền hay sao? Tham cái gì? Tham tài, tham danh, 

tham sắc, tham lợi, bạn đem những thứ này thảy đều 

bỏ đi, thảy đều bố thí hết, thảy đều xả hết, trí tuệ của 

bạn liền hiện tiền. Bỏ đi một phần liền sanh một phần 

trí tuệ, bỏ đi hai phần liền sanh hai phần trí tuệ, nếu 

bạn  muốn  trí  tuệ  viên  mãn,  bạn  phải  xả  được  sạch 

trơn, đó là chân lý, là chân tướng sự thật, không thể 

không biết, không thể không nỗ lực đi làm. Cho nên 

Bồ Tát tự hành cũng dùng phương pháp này độ chúng 

sanh,  giúp  đỡ  chúng  sanh  thành  Phật,  làm  Bồ  Tát. 

Chư Phật Như Lai tu hành  chứng quả là vì việc này. 

Ngày nay chúng ta phát tâm, ngày nay chúng ta 

cũng đang tự hành hóa tha, với quan niệm lý luận của 

Chư Phật Như Lai, với hình tướng của chư Phật Như 

Lai. Nhưng tương ưng hay không tương ưng? Chúng 

ta  phải  thường  hay  phản  tỉnh,  quả  nhiên  tương  ưng, 

chúng ta liền đúng pháp, công phu của chúng ta liền 

đắc lực, nếu như phát tâm của chúng ta, hành trì của 

chúng  ta,  cùng  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  vẫn 

không tương ưng. (Thực tế mà nói 48 nguyện quá dài 

không dễ nhớ, mười bài kệ này dễ nhớ, mười bài kệ 

này  chính  là  tổng  cương  lĩnh  của  48  nguyện,  nghĩ 

tưởng  xem  chúng  ta  cùng  mười  bài  kệ  này  nói  có 

tương  ưng  hay  không?),  vậy  thì  không  thể  không 

chăm chỉ nỗ lực học tập, công đức lợi ích là vĩnh viễn 

không còn sanh tử luân hồi nữa. 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Sanh tử luân hồi quá khổ, hiện tại làm người rất 

khổ,  làm  súc  sanh,  làm  ngạ  quỷ,  đọa  địa  ngục  càng 

khổ, khổ không nói ra lời. Nếu như học Phật không 

gặp  được pháp  môn  này  thì  thực  tế  mà  nói  bạn  thật 

không có phước báo, vì muốn ở ngay trong một đời 

này siêu việt sáu cõi luân hồi, muốn ở ngay trong một 

đời  này  thoát  khỏi  ba  đường  ác,  thật  là  không  dễ 

dàng?  Chúng  ta  gặp  được  pháp  môn  này  phải  biết 

trân trọng, cơ duyên rất là khó được. Chúng ta không 

thể nào không nghĩ đến, chúng ta ở nơi đây thời gian 

rất lâu, năm nay không được năm tới, năm tới không 

được  thì  năm  tới  nữa,  mười  năm  không  được  hai 

mươi năm, làm gì có được việc dễ dàng đến như vậy? 

Đầu năm dân quốc, cư sĩ Âu Dương Cảnh Vô ở 

Nam  Kinh  thành  lập  Học  Viện,  cũng  là  đã  làm  kế 

hoạch  dài  lâu  để  bồi  dưỡng  nhân  tài  hoằng  pháp. 

Nhưng làm được hai năm thì vĩnh viễn  dừng lại. Do 

nguyên  nhân  gì  vậy?  Chiến  tranh  quân  phiệt,  xã  hội 

động loạn, bức ép bạn không cách gì làm tiếp được. Có 

thể thấy thời tiết nhân duyên rất không dễ gì có được. 

Hiện tại cái thế gian này là loạn động, trên thế 

giới  chỗ  nào  có  thể  an  toàn?  Không  tìm  được,  biết 

được lúc nào động loạn, làn sóng đưa đến xã hội này 

chúng ta, cũng sẽ ép chúng ta phải giải tán. Cho nên ở 

cái  hội  này  ngày  nay,  chúng  ta  thật  khó  làm  được, 

thật không dễ dàng. Hy vọng mọi người trân trọng, cố 

gắng nỗ lực, cầu Phật Bồ Tát bảo hộ, ở ngay trong đại 

140 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



động  loạn,  hy  vọng  Singapore    có  thể  bình  an  vượt 

qua, không bị ảnh hưởng. 

Chúng  ta  rất  là  hy  vọng  “Kinh  Hoa  Nghiêm”, 

chúng ta dự định giảng mười năm đến mười lăm năm, 

có thể ở nơi đây giảng viên mãn, phước báo lớn. Nếu 

như  Đông Nam Á,  khu vực này nếu không an định, 

bộ  kinh  này  của  chúng  ta  rất  khó  giảng  được  viên 

mãn. 

Chúng ta làm thế nào cầu được chư Phật Bồ Tát 

bảo  hộ?  Chúng  ta  phải  dùng  hành  vi  để  cầu.  Cầu  ở 

cửa  miệng  không  ích  gì,  cho  rằng  thắp  một  cây 

hương,  cúi  đầu  vài  cái,  cúng  một  ít  trái  cây,  đút  lót 

hối lộ, Phật Bồ Tát liền đáp ứng bảo hộ bạn, làm gì 

có việc dễ dàng vậy? Chỉ có tâm chân thành cảm ứng, 

nên chúng ta phải dùng tâm chân thành mà làm, Phật 

Bồ Tát xem thấy hoan hỉ mới gia trì chúng ta, Long 

thiên,  Thiện  thần  mới  hộ  trì  nơi  này,  cho  dù  có  tai 

nạn, thì tai nạn có thể giảm ít, có thể giảm nhẹ, pháp 

hội của chúng ta không đến nỗi gián đoạn, vẫn có thể 

tiếp  tục.  Đây  chính  là  đại  phước  báo  của  nơi  đây. 

Người  khác  không  biết  được  sự  việc  này,  chúng  ta 

không  cần  phải  đi  trách  người,  chúng  ta  biết  được, 

chính  mình  nhất  định  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  làm, 

đây  là  Phật  sự,  đây  là  gia  nghiệp  Như  Lai.  Bồ  Tát 

Pháp Tạng có hai đại hoằng nguyện này “Tự lợi, Lợi 

tha”, cho nên cảm được cõi tịnh. 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Trong kệ tụng thứ 819, thế giới Cực Lạc là bổn 

nguyện của Di Đà cảm ứng hiện tiền, thành tựu một 

cái cõi tịnh này, tác dụng của nó chính là phải độ tận 

chúng sanh. Bạn xem thấy cái nguyện lực này vĩ đại 

đến như vậy, cho nên chư Phật tán thán. Chúng ta ở 

trong  tất  cả  kinh  không  hề  thấy  qua  như  vậy.  Được 

một vị Phật, hai vị Phật, ba bốn năm vị Phật tán thán, 

trên các kinh đại thừa có, nhưng được mười phương 

ba đời tất cả chư Phật tán thán chưa thấy qua. Chúng 

ta xem thấy trên kinh, chỉ  có hai  bộ kinh tất cả chư 

Phật đều tán thán, chính là một bộ là kinh này, ngoài 

ra  một  bộ là “Địa Tạng Bồ Tát  Bổn Nguyện Kinh”. 

Hai bộ kinh này là được tất cả chư Phật tán thán. 

Chư Phật Như Lai tán thán A Di Đà Phật, tán 

thán  Ngài  cái  gì?  Tán  thán  nguyện  lực  hoằng  thâm 

của Ngài, hạnh nguyện không thể nghĩ bàn, Ngài phát 

nguyện muốn độ hết thảy tất cả chúng sanh, cho nên 

chư  Phật  tán  thán.  Tại  vì  sao  vậy?  Chư  Phật  phát 

nguyện  độ  chúng  sanh,  vẫn  chưa  phát  nguyện  được 

lớn đến như vậy, ta muốn độ chúng sanh cái thế giới 

này,  ta  muốn  độ  chúng  sanh  đại  thiên  thế  giới  này, 

nhưng  không  hề  nghĩ  đến  muốn  độ  tận  hư  không, 

khắp pháp giới, tất cả chúng sanh, việc này không hề 

nghĩ đến. A Di Đà Phật nghĩ đến, đây là chỗ chư Phật 

Như Lai không thể không bội phục. 

Còn vì sao chư Phật Như Lai tại vì sao tán thán 

Bồ Tát Địa Tạng? Bồ Tát Địa Tạng đại biểu hiếu đạo, 

142 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiếu đạo là đại căn đại bổn chư Phật Bồ Tát tu hành, 

không  thể  không  tán  thán,  mỗi  một  vị  Phật  Bồ  Tát, 

đều  là  từ  pháp  môn  này  tu  học  thành  tựu,  cho  nên 

mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai, đều là 

học trò của Địa Tạng. Vì sao nói là học trò của Địa 

Tạng?  Đều  là  nói  “Hiếu  thân  tôn  sư”,  học  trò  trong 

cái pháp môn này. Địa Tạng biểu thị hiếu thân tôn sư, 

mỗi mỗi đều là từ pháp môn hiếu thân tôn sư này mà 

thành tựu. Cho nên đây là pháp cơ bản trong pháp Bồ 

Tát, xả bỏ căn bản không thể thành tựu, nên đây là tất 

cả chư Phật tán thán đạo lý là như vậy. 

Chúng ta tu học đại thừa, tu học Tịnh Độ, cầu 

nguyện vãng sanh, phải ghi nhớ, vãng sanh điều kiện 

cơ bản là Tam Phước. Bạn nên biết “Tín - Nguyện - 

Hạnh”  ba  tư  lương  là  xây  dựng  trên  nền  tảng  Tam 

phước. Không có Tam phước, làm gì có ba tư lương: 

Cái  thứ  nhất  trong  Tam  phước:   “Hiếu  dưỡng 

 phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập 

 thiện nghiệp”. Bạn có làm được hay không? Việc này 

dễ  làm  hơn  rất  nhiều  so  với  đoạn  kiến tư  phiền  não, 

đoạn kiến tư phiền não không dễ dàng, còn quyết tâm 

phụng hành bốn câu này, không khó. “Tín - Nguyện - 

Hạnh” của chúng ta từ ngay chỗ này mà xây dựng, thì 

ngay  trong  một  đời  này  mới  có  thể  quyết  định  vãng 

sanh. Cho nên các vị nhất định phải ghi nhớ, không có 

một vị Phật Bồ Tát nào mà không hiếu thuận cha mẹ, 

không có vị Phật Bồ Tát nào mà không phụng sự sư 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







trưởng. Chúng ta ngay một đời thành tựu thì hai người 

này  ân  đức  rất  lớn  đối  với  chúng  ta.  Cho  nên  trong 

pháp Bồ Tát, dạy chúng ta “Tri ân báo ân”. Tri ân báo 

ân là ở trong “Kinh Đại Bát Nhã”, Bồ Tát nhị địa đã 

tu, đây cũng như nói có 8 khóa mục, một trong số đó. 

Ở  trong  tri  ân  báo  ân,  tinh  yếu  nhất  chính  là  ân  cha 

mẹ, ân sư trưởng, Phật Bồ Tát là sư trưởng của chúng 

ta. Cái ý nghĩa này rất sâu rất rộng, cho nên Ngài mới 

phát nguyện độ tận chúng sanh, đây là đại ý toàn văn 

mười bài kệ của phẩm thứ tư, là nói ra ba sự việc này. 

Chúng  ta  đọc  rồi  biết  được  phải  học  tập  thế 

nào. Tỳ Kheo Pháp Tạng y theo hạnh nguyện này mà 

học tập, cảm được cõi Tây Phương Cực Lạc. Đồng tu 

chúng ta chính  mình nghĩ  tưởng xem,  ngày nay nếu 

như chúng ta phát tâm, y giáo phụng hành, chăm chỉ 

nỗ  lực  học  tập,  cảm  ra  được  một  góc  Tịnh  Độ 

Singapore này, có thể được hay không? Tôi nghĩ cái 

đáp án này là khẳng định. Đây là thành tựu công đức 

của chúng ta đối với chính mình đối với chúng sanh. 

Hy vọng mọi người phải trân trọng, phải nỗ lực. 

Hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  chỉ  giảng  đến  đây 

thôi. A Di Đà Phật! 


****** 

 

144 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 087) 

 

 

PHẨM THỨ NĂM 

CHÍ TÂM TINH TẤN 

 

Mời  mở  quyển  kinh, “Chí  tâm  tinh  tấn  -  Đệ 

ngũ”.   

Ở phía trước một phẩm chúng ta xem thấy, Di 

Đà Như Lai ở nhân địa phát đại thệ nguyện, đã giảng 

nói qua tường tận với các vị rồi. Sau khi nguyện nhất 

định  phải  có  hành,  nếu  như  không  có  hành,  cái 

nguyện này gọi là hư nguyện, chúng ta gọi là không 

nguyện, vĩnh viễn không thể hiện thực, đương nhiên 

bất cứ thành tựu gì đều không cần phải nói. 

Cho nên nghĩ lại chính mình tu học, tại vì sao 

cũng dùng thời gian rất dài mà không có được thành 

tựu? Nguyên nhân chính là có nguyện không có hành, 

có  giải  không  có  chứng,  cho  nên  vẫn  là  dùng  tâm 

luân  hồi  tạo  nghiệp  luân  hồi,  đây  là  tâm  bệnh  của 

chúng ta. Tâm bệnh này không nhẹ, đó là bệnh nặng 

chúng ta vạn nhất không nên xem thường. Chúng ta 

xem thấy Bồ Tát tu hành, họ có thể thành Phật, then 

chốt chính là ở “Giải, Hành” tương ưng, giải của họ 

giúp  cho  hành,  hành  giúp  cho  giải,  vậy  mới  có  thể 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thành tựu. Chúng ta học Phật, ở giải môn ít nhiều đều 

có  một  ít  nền  tảng,  nghe  kinh  thời  gian  nghe  nhiều 

rồi, đương nhiên càng nghe càng tốt. 

Thế  Tôn  đã  làm  ra  tấm  gương  tu  học  tốt  nhất 

cho  chúng  ta  xem,  nhất  là  tấm  gương  tốt  cho  người 

xuất  gia.  Cùng  thời  đại  với  Thế  Tôn,  cư  sĩ  Duy  Ma 

thị  hiện  tấm  gương  tốt  cho  người  tu  hành  tại  gia. 

Chúng  ta  học  Phật  tổng  hợp  lại,  chính  là  hai  hạng 

người này, hai loại xuất gia, tại gia. Duy Ma hiện ra 

là thân cư sĩ, ở trên kinh Phật tường tận nói với chúng 

ta,  đó  là  Phật  tại  gia,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  thị 

hiện Phật xuất gia, không những giảng kinh nói pháp 

không  hề  gián  đoạn,  Thế  Tôn  giảng  kinh  nói  pháp 

không hề gián đoạn, cư sĩ Duy Ma cũng có gián đoạn 

bao giờ đâu? Đối với tất cả chúng sanh, không chỉ là 

ngôn giáo, càng quan trọng hơn là thân giáo, Ngài đã 

làm được. Chân thật là “Vì người diễn nói”, Ngài làm 

được viên mãn, làm được cứu cánh. 

Cho nên phẩm này tựa đề đã nói “Chí tâm tinh 

tấn”,  chí  thành  đến  cùng  tột,  dùng  lời  hiện  tại  của 

chúng ta để nói, vô số tâm hành chí thành vô thượng, 

đây  là  chúng  ta  cần  phải  học  tập.  Trên  kinh  Phật 

thường nói   “Nhập đạo yếu môn, phát tâm vi  thủ, tu 

 hành  cấp  vụ,  lập  nguyện  cư  tiên”  20.  Có  nguyện  sau 

đó dùng hành thực tiễn, thực tiễn đại nguyện của bạn, 

cho nên phẩm này tiếp theo. 

146 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Mời  xem  kinh  văn,  kinh  văn  ở  cái  đoạn  thứ 

nhất  “Pháp Tạng thỉnh pháp”, khoa đề này chúng ta 

không cần phải nói, mọi người xem rồi đều rất tường 

tận. 

CHÁNH  KINH:  “Pháp Tạng tỳ-kheo thuyết  thử kệ 

dĩ, nhi bạch Phật ngôn: Ngã kim vi Bồ Tát đạo, dĩ 

phát  vô  thượng  chánh  giác  chi  tâm,  thủ  nguyện 

tác Phật, tất linh như Phật”. 

 [Dịch nghĩa: Tỳ-kheo Pháp Tạng nói bài kệ ấy xong 

 liền bạch Phật rằng: Con nay hành Bồ Tát đạo, đã 

 phát  tâm  Vô  Thượng  Chánh  Giác,  phát  nguyện 

 thành Phật, ngõ hầu được như đức Phật.]  

Chúng  ta  xem  đoạn  kinh  này  trước,  câu  phía 

trước là văn tổng kết. 

Thứ nhất: “Thuyết thử kệ dĩ” [Nói bài kệ ấy] 

Chính  là  nói  mười  câu  kệ  phía  trước.  Sau  khi 

nói  xong,  hướng  đến  Phật  thỉnh  pháp,  bạn  xem  thử 

người ta dùng cái tâm trạng như thế nào? 

Thứ  hai:  “Ngã  kim  vi  Bồ  Tát  đạo” [Con  nay  hành 

Bồ Tát đạo] 

Không  phải  vì  chính  mình.  Câu  này  chính  là 

kinh  Hoa  Nghiêm  Thiện  Tài  Đồng  Tử  53  lần  tham, 

Thiện  Tài  mỗi  lần  tham  phỏng  thiện  tri  thức,  trước 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







tiên là hành lễ chí kính, sau khi chí kính xong thì là 

tán thán. Đây đều là thuộc về lễ tiết, hiển thị ra chính 

mình đối với người (người là thiện tri thức), tôn trọng 

đối với pháp. 

Người  Trung  Quốc  chúng  ta  gọi  là:  “Tôn  sư 

trọng đạo”, biểu hiện trong nghi thức thỉnh pháp. Cái 

nghi thức này rất quan trọng, đối phương xem thấy cử 

chỉ  của  bạn,  lời  nói  của  bạn,  liền  biết  được  bạn  có 

thành ý tu học hay không. Nếu như bạn có thành ý tu 

học, họ nhất định sẻ nỗ lực giúp đỡ bạn, còn nếu như 

thái  độ  của  bạn  biểu  thị  ngạo  mạn,  lời  nói  khéo  léo 

không thật, ngôn ngữ ngôn từ rất đẹp, nói ra thì rất dễ 

nghe,  thế  nhưng  người  ta  vừa  nhìn  bạn  tuyệt  nhiên 

không có thành ý, thì vị thiện tri thức này đối với bạn, 

cũng  chính  là  rất  khách  sáo,  rất  lễ  tiết,  rất  tán  thán 

bạn, mà không dạy bạn. Tại vì sao vậy? Dạy cũng là 

uổng phí, bạn không có thành ý học, cho nên người ta 

không dạy. Do đó, nghi thức lễ kính, hoàn toàn biểu 

thị  tâm trạng cầu pháp của  mình, bạn nói xem quan 

trọng cỡ nào. 

Có lẽ cũng có người hỏi, “Cái thứ này tôi chưa 

có  học  qua,  tôi  không  biết”.  Không  cần  phải  học, 

 “Thành ư trung”21, trong tự nhiên  “Hành ư ngoại”  22, 

người không có đi học, không có tri thức, như những 

lão  ông  lão  bà  dưới  quê  cả  đời  chưa  thấy  qua  bên 

ngoài, tâm thành kính của họ lưu lộ ở bên ngoài. Vấn 

đề là bạn có tâm thành kính hay không? 

148 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thế gian người có học vấn, người có kiến thức, 

vừa  nhìn  liền  biết  rõ,  không  cần  phải  hỏi,  thế  gian 

người có đức hạnh đều có thể thấy ra được, huống hồ 

Phật Bồ Tát? Bạn làm sao có thể giấu được họ? 

Cho nên Pháp Tạng sau khi lễ kính, câu nói thứ 

nhất liền trần thuật nguyện vọng của chính mình, nói 

“Con đã phát tâm Bồ Đề, không biết làm thế nào tu 

Bồ  Tát   đạo,  học  Bồ  Tát  hạnh?”  Đó  mới  thỉnh  cầu 

thiện tri thức từ bi khai thị. Cho nên việc thứ nhất bạn 

phải  phát  tâm,  tâm  bạn  không  phát,  chính  là  bạn 

không  có  chí,  tu  học  của  bạn  không  có  phương 

hướng, không có mục tiêu, không có tông chỉ, vậy thì 

người  ta  nói  với  bạn  cái  gì?  Nhất  định  là  trước  tiên 

trần thuật chính mình đã phát tâm đại bồ đề. Mười bài 

kệ phía trước của Tỳ Kheo Pháp Tạng, chính là trần 

bạch Ngài đã phát tâm vô thượng bồ đề, chính mình 

tu  hành  đã  có thành  tựu  rồi.  Vì  sao vậy?  Vì  Bồ  Tát 

đạo, đạo Bồ Tát là chỉ độ chúng sanh, không vì chính 

mình,  mà  vì  Phật  pháp  cửu  trụ  thế  gian,  vì  thay  thế 

chư Phật Như Lai phổ độ chúng sanh, đây chính là vì 

Bồ Tát đạo. 

Chỗ  này  là  then  chốt  tu  học  thành  bại  của 

chúng ta, mấu chốt thành bại ngay chỗ này. Chúng ta 

cũng tu hành, không chỉ ngay đời này, kiếp này, đồng 

tu  học  Phật  đều  có  thể  tiếp  nhận.  Người  có  đời  quá 

khứ, có đời vị lai, quá khứ vô thỉ, chúng ta chọn lời 

trên kinh Phật  “Lũy kiếp tu hành” . Lũy kiếp tu hành 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







tu đến ngày nay, vẫn là như thế này, nguyên nhân này 

do đâu? Ngay trong đời quá khứ, có rất nhiều bạn tu 

cùng tu học với chúng ta, bạn cùng chí hướng, họ đều 

đã  thành  Phật,  đều  làm  Bồ  Tát,  đều  siêu  việt  mười 

pháp giới, chúng ta vẫn đang luân hồi sáu cõi, đây lại 

là tại vì sao? Chúng ta không thể không biết: Chúng 

ta thực tế là mê hoặc điên đảo, khởi tâm động niệm, 

tự tư tự lợi, đều làm những việc tổn người mà không 

lợi  mình,  lầm  tưởng  rằng  tổn  người  là  có  thể  lợi 

mình,  làm  gì  biết  được  tổn  người  quyết  định  không 

lợi  mình,  chỉ  có  lợi  người  mới  là  lợi  mình.  Có  mấy 

người hiểu được đạo lý này? Chư Phật Bồ Tát, tổ sư 

đại  đức, hết  lời  khuyên bảo dạy dỗ chúng ta, nhưng 

chúng ta nghe không lọt lỗ tai, không hề nghe hiểu, 

đương nhiên từ trước đến giờ có khi nào y giáo phụng 

hành,  vẫn  là  tùy  thuận  phiền  não  tập  khí  của  chính 

mình. Đây chính là tuy đã “Lũy kiếp tu hành” mà vẫn 

cứ  phải  luân  hồi  sáu  cõi,  không  thể  ra  khỏi.  Đương 

nhiên chúng ta ở chỗ này xem thấy Pháp Tạng. 

Thứ  ba:  “Dĩ  phát  vô  thượng  chánh  giác  chi  tâm” 

[Đã phát tâm Vô Thượng Chánh Giác]  

“Phát”  chính  là  phát  nguyện.  Mục  đích  của 

người ta một lòng một dạ phải làm Phật, 

Thứ tư: “Thủ nguyện tác Phật” [Phát nguyện thành 

Phật] 

150 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đây  chính  là  thành  tựu  phát  tâm  vô  thượng. 

Chúng ta không có chí khí này. 

Ở  Trung  Quốc  trong  các  đại  đức  về  trước, 

chúng  ta  chỉ  thấy  ở  trong “Đàn  Kinh”  xem  thấy  đại 

sư Huệ Năng, Ngài đến Hoàng Mai tham phỏng, Ngũ 

tổ  hỏi  Ngài  “Ông  đến  đây  làm  gì?”,  Ngài  nói  “Con 

đến  làm  Phật”,  cho  nên  Ngài  liền  thành  Phật,  như 

nguyện để thưởng. 

Ngày  nay  chúng  ta  đến  đạo  tràng  này  để  làm 

cái gì? Từ trước đến giờ chưa từng nghe có người nói 

qua “Chúng tôi đến cái đạo tràng này để làm Phật”, 

không  nghe  nói,  cho  nên  không  làm  được.  vì  bạn 

không có ý làm Phật, bạn không có nguyện vọng làm 

Phật. 

Cho nên cổ đức mới nói  “Tu hành cấp vụ”  23, tu 

hành việc cần gấp phải làm chính là lập nguyện, phải 

phát nguyện. Cho nên chúng ta xem thấy trong kinh 

văn,  vừa  mở  đầu  chính  là  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện, 

phía  sau  trong  khoa  đề  nhỏ  “Học  pháp  môn,  đoạn 

phiền não, thành Phật đạo, độ chúng sanh”. Chúng ta 

đổi  một  câu  dễ  hiểu  hơn  để  nói,  bạn  phải  phát  tâm 

thương  yêu  chúng  sanh,  thương  yêu  tất  cả  chúng 

sanh,  tận  tâm  tận  lực  vô  điều  kiện  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng sanh. Đây chính là tâm vô thượng chánh giác. 

Nếu như khởi tâm động niệm vẫn vì chính mình, tuy 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







rằng ta cũng vì người khác, nhưng vẫn chưa quên mất 

đi chính mình, vậy thì bạn trong giác vẫn còn mang 

mê, bạn vẫn chưa hoàn toàn giác ngộ, nên bạn không 

phải chánh giác. Chân thật giác ngộ phải đem mê tình 

đoạn tận mới được. 

 Cái gì là mê tình? 

Ngã, tự tư, đó là mê tình. Ngã không có, tư tâm 

không có, khởi tâm động niệm vì tất cả chúng sanh, 

tâm  của  bạn  mới  xem  là  giác  ngộ,  giác  ngộ  mới  có 

thể được độ. Cái được độ này chính là nói bạn mới có 

thể cứu độ chính mình, bạn mới có thể giúp đỡ người 

khác. 

 Cái gì là nói cứu chính mình? 

Không còn luân hồi nữa, công phu đó càng cao 

hơn  một  tầng,  không  còn  ở  mười  pháp  giới.  Đó  là 

vọng tưởng, phân biệt của bạn đã đoạn tận. Sau khi 

đoạn tận, vậy chúng ta muốn hỏi :“Còn có phân biệt 

 hay không? Còn có chấp trước hay không?”  Cái thân 

thể này của chúng ta vẫn chưa rời khỏi thế gian này, 

còn cùng sống chung với đại chúng ở một nơi, cùng 

qua  lại  với  mọi  người,  làm  sao  có  thể  không  phân 

biệt? Làm sao có thể không chấp trước? Nếu bạn quả 

nhiên không phân biệt, không chấp trước, thì còn có 

thể xem là một người hay sao? Người ta hỏi bạn, chỉ 

152 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vào  bạn,  anh  là  ai?  Không  biết,  thì  thành  ra  thứ  gì 

chứ?  Bạn  tên  gọi  là  gì?  Không  hề  biết,  thì  không 

được.  Không  biết  cũng  là  một  chấp  trước,  cũng  là 

phân  biệt,  bạn  còn  có  thể  lìa  khỏi  phân  biệt  chấp 

trước hay sao? Phải như đại sư Vĩnh Gia đã nói, sau 

khi giác ngộ  “Phân biệt diệc phi ý”  24, vậy thì đúng. 

Bạn nói Phật có phân biệt hay không? Nếu Phật 

không  phân  biệt,  thì  làm  sao  có  thể  giảng  kinh  cho 

bạn nghe? Không phân biệt thì không thể giảng kinh, 

không chấp trước thì không thể giảng giới. Cho nên 

Phật  cũng  phân  biệt,  Bồ  Tát  cũng  chấp  trước,  thế 

nhưng các Ngài phân biệt không phải là ý. 

 Phân biệt cũng không phải là ý nghĩa là gì? 

Không  phải  chính  mình.  Không  phải  chính 

mình,  vậy làm sao mà phân biệt chấp trước? Người 

khác, họ phân biệt chấp trước, ta tùy thuận phân biệt 

chấp trước của họ, trong lòng của chính ta đích thực 

là  không  có  phân  biệt  chấp  trước,  vậy  thì  đúng  rồi. 

Đây là người Trung Quốc chúng ta gọi là “Hòa quang 

hồng trần”. Thế Tôn nói ra trong Tứ  Nhiếp pháp có 

“Đồng  sự  nhiếp”.  Chúng  ta  phải  hiểu  rõ  cái  đạo  lý 

này, chính mình đích thực không có phân biệt, không 

có  chấp  trước,  chúng  ta  muốn  học  Bồ  Tát,  cái  phân 

biệt chấp trước đó là “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

công đức”. 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Cái đạo lý này phải hiểu, đặc biệt là ở vào thời 

đại này. Chúng ta chính mình cần phải đem đời sống 

vật  chất  chính  mình,  điều  chỉnh  đến  mực  độ  thấp 

nhất,  cái  gọi  là  ba  bữa  cơm  được  no,  quần  áo  mặc 

được ấm, có một cái phòng nhỏ có thể che được mưa 

nắng, đủ rồi, hưởng thụ trên vật  chất  phải  hạ xuống 

đến mức thấp nhất, đời sống tinh thần nâng lên cao, 

đời  sống  tinh  thần  có  thể  nâng  lên  giống  như  chư 

Phật Bồ Tát, đây chính là người giác ngộ. 

Người  thế  gian  không  giác  ngộ,  họ  hoàn  toàn 

tương  phản,  đời  sống  vật  chất  của  họ  không  ngừng 

nâng  lên  cao,  trải  qua  xa  xỉ  hào  hoa,  đời  sống  tinh 

thần thì hoàn toàn trống rỗng, không có, nhiều nhất là 

ca vũ, dùng những thứ này để điều tiết, đó là những 

liều thuốc mê, đó là chất độc, không hề có đời sống 

tinh thần. Chỗ này trong kinh Phật thường gọi là “Kẻ 

đáng  thương”.  Loại  người  này  rất  đáng  thương,  kỳ 

này sau khi  thọ mạng hết  rồi, thì  đi  vào ác đạo, khi 

còn ở đời thì không có trí tuệ, không biết tu phước, 

tạo tác vô lượng vô biên tội nghiệp, sau khi chết đọa 

vào ba đường ác. Chúng ta ở trên kinh xem thấy Phật 

gọi  là  “Kẻ  đáng  thương”,  cái  ý  nghĩa  này  chúng  ta 

mới có thể thể hội được, chân thật là đáng thương. 

Chỉ có chân thật giác ngộ, mới chịu đoạn ác tu 

thiện, mới chịu tích công bồi đức, vĩnh thoát luân hồi, 

liễu thoát sanh tử. Người thông minh, người giác ngộ, 

lấy  Phật  làm  thành  tiêu  chuẩn  tu  học  của  chúng  ta, 

154 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hướng đến Phật học tập, hướng đến Bồ Tát học tập, 

phải học được cho giống. Phía sau này nói: 

Thứ năm: “Tất linh như Phật” [Ngõ hầu được như 

đức Phật] 

Chính là học được rất giống, mọi thứ đều giống 

như Phật, khởi tâm động niệm giống như Phật, lời nói 

giống  như  Phật,  đời  sống  giống  như  Phật,  làm  việc 

giống như Phật, đối nhân xử thế tiếp vật mọi thứ đều 

giống như Phật, “Tất linh như Phật”. 

Học Phật mà học không giống như Phật, vậy thì 

học sai rồi, vậy thì không phải đang học Phật. Phật từ 

bi (từ bi dùng lời hiện đại mà nói chính là lòng yêu 

thương),  Phật  có  lòng  yêu  thương,  yêu  tất  cả  chúng 

sanh,  vĩ  đại  hơn  thần  nhiều.  Bạn  xem  tôn  giáo  bên 

ngoài nói rằng “Thần ái thế nhân”, động vật thì không 

có  yêu,  thực  vật  cũng  không  có  yêu,  cho  nên  đem 

hoàn cảnh sinh thái tự nhiên của địa cầu phá hoại hết, 

họ chỉ có yêu người mà. Bạn xem Phật vĩ đại dường 

nào, Phật từ bi tất cả, thương yêu tất cả chúng sanh, 

chỗ này chúng ta cần phải học, xem thấy những ghi 

chép trong kinh điển, hành trì cả đời của Thế Tôn, đối 

nhân xử thế tiếp vật, không chỉ thương yêu đối với tất 

cả động vật, thực vật cũng thương yêu. 

Trên  giới  kinh  Phật  giảng  cho  chúng  ta  “Tỳ 

Kheo thanh tịnh không đạp lên cỏ non”, bạn thấy cỏ 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







mọc lên rất là xanh tốt, bạn nhẫn tâm dùng chân mà 

đạp  lên  chúng  hay  sao?  Bạn  nhẫn  tâm  mà  đạp  trên 

đầu chúng đi  qua hay sao? Thế nhưng cũng có khai 

duyên, không còn có đường đi nào khác nên không đi 

qua  đó  thì  không  được,  vậy  thì  được,  còn  nếu  có 

đường đi, thì bạn nhất định phải men theo đường mà 

đi, bạn không được đạp lên cỏ non. Đây là nói rõ đối 

với  thực  vật,  khoáng  vật  cũng  có  thương  yêu  bình 

đẳng.  Sau  khi  có  tâm  yêu  thương,  bạn  mới  có  thể 

giúp đỡ tất cả chúng sanh, thành thục chúng sanh, đó 

mới gọi là học Phật. 

Học Phật phải có trí tuệ. 

 Trí tuệ từ do đâu mà có? 

Ở  trong  giai  đoạn  hiện  tiền  này  của  chúng  ta, 

nguồn  gốc  của  trí  tuệ  chỉ  có  một  biện  pháp,  nghe 

kinh, niệm Phật. Nghe kinh không niệm Phật, khai trí 

tuệ rất chậm, niệm Phật không nghe kinh, khai trí tuệ 

cũng  chậm.  Nghe  kinh  cùng  niệm  Phật  hợp  lại  thì 

khai trí tuệ liền nhanh. Thí dụ nói bạn không phải làm 

theo  như  vậy,  bạn  khai  mở  trí  tuệ  phải  mười  năm, 

nghe kinh khai trí tuệ cũng phải mười năm, niệm Phật 

khai trí tuệ cũng phải mười năm, một mặt nghe kinh, 

lại một mặt niệm Phật, 5 năm thì khai trí tuệ, đến sớm 

hơn. Các vị phải nên biết, niệm Phật là tu tâm thanh 

tịnh, tâm thanh tịnh liền được chư Phật Bồ Tát gia trì, 

cho  nên  tâm  thanh  tịnh  liền  được  Tam  Bảo  gia  trì, 

156 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



làm sao mà bạn không khai trí tuệ? 

Người không có trí tuệ, luôn luôn là chính mình 

làm sai sự việc mà chính mình không biết, còn cho là 

mình  làm  việc  tốt,  còn  cho  là  mình  làm  được  rất 

nhiều  công  đức,  làm  gì  biết  chính  mình  đang  tạo 

nghiệp,  đây  chính  là  ngu  si.  Ý  nghĩa  của  ngu  si  là 

không  thể  phân  biệt  được  chân  vọng,  đem  cái  thật 

làm thành giả, đem cái giả làm thành thật, không thể 

phân  biệt  tà  chánh,  đem  tà  pháp  xem  thành  chánh 

pháp,  cháp  pháp  xem  thành  tà  pháp,  thiện  ác  điên 

đảo, lợi hại điên đảo, đó gọi là ngu si, đối với thị phi 

thiện ác, lợi hại không thể phân biệt, loại người này 

rất nhiều. Sợ nhất là cái gì? Chính mình ngu si, chính 

mình không có cái năng lực này, có mấy người chính 

mình có thể rất bình lặng mà phản tỉnh suy xét? Thế 

xuất thế pháp, chân vọng, tà chánh, phải quấy, thiện 

ác, lợi  hại, chính ta có năng lực phân biệt được hay 

không? 

Nếu  như  chính  mình  không  có  năng  lực  phân 

biệt,  thì  đi  tìm  Phật,  Phật  ở  đâu  vậy?  Phật  ở  trong 

kinh điển, đi tìm Phật, là đọc kinh, xem thử Phật làm 

như thế nào? Phật nghĩ như thế nào? Chúng ta tỉ mỉ 

mà  quán  sát,  tỉ  mỉ  mà  thể  hội,  buông  bỏ  đi  vọng 

tưởng, phân biệt của chính mình, tuy thuận theo giáo 

huấn của Phật, đó là nói trước khi chúng ta chưa khai 

trí  tuệ,  phân  biệt  tà  chánh  phải  quấy,  tránh  khỏi  tạo 

tác tất cả ác nghiệp, tích công bồi đức thì chỉ có một 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







phương  pháp  này.  Cho  nên  người  xưa  thường  nói: 

 “Kinh  không  thể  không  đọc,  pháp  không  thể  không 

 học” , đạo lý chính ngay chỗ này. Mời xem kinh văn 

phía sau. 

CHÁNH  KINH:  “Nguyện  Phật  vị  ngã  quảng  tuyên 

kinh  pháp,  ngã  đương  phụng  trì,  như  pháp  tu 

hành”. 

 [Dịch  nghĩa:  Nguyện  Phật  vì  con  rộng  tuyên  kinh 

 pháp, con sẽ phụng trì, tu hành đúng như pháp.] 

Chúng ta phải học, Pháp Tạng thị hiện để cho 

chúng  ta  xem,  chúng  ta  cũng  có  nguyện  muốn  làm 

Phật,  chúng  ta  cũng  có  nguyện  hy  vọng  mọi  thứ 

chúng ta đều có thể giống như Phật. Vậy đến chỗ nào 

để  học?  Nhất  định  phải  thân  cận  thiện  tri  thức,  gặp 

được một thiện tri thức tốt là Thế Gian Tự Tại Vương 

Như  Lai.  Vận  khí  của  Ngài  tốt,  nhưng  vận  khí  của 

chúng ta cũng không tệ, chúng ta ở chỗ này nghe Thế 

Gian Tự Tại nói pháp với Ngài, chúng ta nghe rồi thì 

Thế Gian Tự Tại Vương vì Ngài nói pháp, cũng chính 

là vì ta nói pháp đó mà, có gì khác nhau đâu? Bạn có 

thể  từ  ngay  chỗ  này  thể  hội  thông  rồi,  bạn  liền  biết 

được  gặp  duyên  của  Ngài  thù  thắng,  chúng  ta  gặp 

duyên cũng thù thắng giống y như Ngài, quyết không 

thua kém với Ngài. 

Thứ  nhất: “Nguyện Phật vi ngã quảng tuyên kinh 

158 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp”   [Nguyện Phật vì con rộng tuyên kinh pháp]  

Cho nên câu này là cầu pháp, cầu Phật vì Ngài 

mà   “Quảng  tuyên  kinh  pháp”25:  “Tuyên”  chính  là 

tuyên giảng. Hai câu phía sau rất quan trọng. 

Thứ hai: “Ngã đương phụng trì như pháp tu hành” 

[Con sẽ phụng trì, tu hành đúng như pháp.] 

Nếu như không có tâm trạng cầu pháp như vậy, 

Phật có nói pháp cho bạn nghe thì cũng không có ích 

gì,  bạn  không  có  được  lợi  ích.  Vậy  chúng  ta  muốn 

hỏi,  nếu  không  có  được  lợi  ích,  Phật  có  giảng  hay 

không? 

Nếu  bạn  gặp  được  Khổng  Lão  Phu  Tử,  Ngài 

cũng không giảng cho bạn nghe. Chúng ta đọc được 

trong “Luận Ngữ”, Khổng Lão Phu Tử dạy học, học 

trò phải thông minh, không được quá ngu, người ngu 

quá  thì  ông  không  dạy,  “Cử  nhất  ngung  bất  dĩ  tam 

 ngung phản, tắc bất phục dã”  26, Khổng Lão Phu Tử 

liền không có hứng thú với người đó rồi. 

Thế nhưng Phật từ bi hơn nhiều so với Khổng 

Lão  Phu  Tử,  bạn không  có  thái  độ  tu học  này,  Phật 

vẫn  là  nói,  Phật  vì  sao  giảng  nói  vậy?  Trồng vào  A 

Lại Da thức của bạn, nghe không hiểu cũng giảng cho 

bạn nghe, làm không được cũng nói cho bạn nghe. Từ 

bi  đến  cùng  tột,  thánh  nhân  thế  gian  không  thể  so 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







sánh,  đó  gọi  là  chân  từ,  bình  đẳng  từ  bi.  Còn  “Cử 

nhất  ngộ,  bất  dỉ  tam  ngộ  phản”,  đó  là  từ  bi  không 

bình đẳng. 

Cho nên Phật dạy chúng sanh, chúng ta mới thể 

hội  được,  chúng  ta  phải  học  tập,  đó  là  gì?  Người 

không có thiện căn thì trồng thiện căn cho họ, người 

đã có thiện căn giúp cho họ thêm lớn, người đã tăng 

trưởng  rồi  thì  giúp  họ  chín  muồi.  Cho  nên  Phật  nói 

pháp  không  có  phân  biệt,  không  chọn  trí  ngu,  chân 

thật  làm  đến  được  giáo  dục  không  phân  biệt,  mười 

pháp giới tất cả chúng sanh đều được giáo huấn của 

Phật.  Chúng  ta  mới  xem  thấy  được  vĩ  đại  của  Phật, 

Phật đà khiến người tôn kính, đây có đạo lý, chỗ này 

chúng ta cần phải học tập. Hơn nữa chúng ta càng cần 

phải  nên  học  tập,  tinh  thần  Pháp  Tạng  cầu  Phật,  đó 

chính là phụng trì, như pháp tu hành. 

Bồ Tát Phổ Hiền giảng cúng dường, trong cúng 

dường thì điều thứ nhất là   “Như pháp tu hành cúng 

 dường”.  Cái ý này chính là Phật dạy thế nào, chúng 

ta  phải  làm  thế  nấy,  quyết  định  không  trái  phạm, 

thành  thật  trung  thực  phụng  hành,  trì,  bảo  trì  không 

mất,  không  phải  làm  một  ngày,  hai  ngày,  thì  giải 

đãi27, thì “Phóng dật”28, không phải vậy. Mãi mãi có 

thể  giữ  gìn,  thì  làm  gì  mà  không  có  thành  tựu  chứ? 

Đó mới là học trò chân thật. Một vị thầy giáo tốt, gặp 

được học trò như vậy, phải xem như là bảo bối. 

160 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nhà Phật nói “Pháp khí”, đây là pháp khí chân 

thật,  vị  thầy  giáo  này  có  được  của  báo  rồi,  đạo  có 

người  truyền  thừa,  có  thể  truyền  tiếp  nối  rồi.  Lấy 

hoằng  pháp  lợi  sanh  mà  nói,  quan  trọng  nhất  cũng 

không  ngoài   “Tiếp  nối  huệ  mạng  Phật,  đời  sau  có 

 người” .    Việc này là quan trọng nhất, còn quan trọng 

hơn giảng kinh nhiều, bạn giảng kinh giảng được rất 

hay, sau khi chết rồi không có người tiếp nối, cho nên 

giáo học còn quan trọng hơn so với giảng kinh nhiều, 

khiến Phật pháp đời đời nối nhau, không ngừng phát 

triển, quảng lợi chúng sanh, việc này quan trọng hơn 

chính mình giảng kinh rất nhiều. Vậy thì ngay trong 

quá trình giảng này, thực tế mà nói giáo học tiếp nối, 

vẫn cứ là đang cầu học, nên gọi là sư chất đạo hợp, 

giúp  nhau  thành  tựu.  Đến  khi  chính  mình  có  được 

thành  tựu  rồi,  Phật  pháp  chúng  ta  gọi  là  tu  hành  

chứng  quả,  ở  trong  Giáo  hạ  gọi  là   “Đại  khai  viên 

 giải” , ở tông môn là   “Minh tâm kiến  tánh”  vào lúc 

này  truyền  pháp  là  quan  trọng  hơn  hoằng  pháp. 

Chúng ta lấy một đời mà nói, ngay đời này giai đoạn 

thứ nhất là cầu pháp, giai đoạn thứ hai là hoằng pháp, 

giai  đoạn  thứ  ba  là  truyền  pháp,  như  vậy  công  đức 

mới viên mãn. 

Cho nên ngay chỗ này “Như pháp tu hành ” thì 

rất là quan trọng. Chúng ta ngay đời này có thể thành 

tựu hay không, then chốt ở câu này. Như pháp, như 

pháp gì vậy? Y theo trên bộ kinh này đã nói thì là đủ 

rồi. Trên bộ kinh  này, từ đầu đến cuối  mỗi  câu  mỗi 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







chữ  đã  nói  bạn  đều  tường  tận,  bạn  đều  có  thể  thực 

tiễn nó, đều có thể làm đến được, đó chính là   “Như 

 pháp  tu  hành” .  Không  những  có  thể  làm  được, 

thường hay gìn giữ không mất, cũng dùng những lời 

này  khuyên  bảo  người  khác,  đây  chính  là  tự  lợi  lợi 

tha,  thì  bạn  đang  hành  Bồ  Tát  đạo  rồi.  Khi  bạn  nói 

pháp là hành Bồ Tát đạo, khi không nói pháp cũng là 

hành Bồ Tát đạo, nói, im lặng, động, tịnh, đều không 

lìa  khỏi,  đây  gọi  là  “Phụng  trì”.  Câu  kinh  văn  phía 

sau: 

CHÁNH KINH: “Bạt chư cần khổ sanh tử căn bản” 

 [Dịch nghĩa: Nhổ các cội rễ sanh tử nhọc nhằn] 

Câu  này  là  “Đoạn  phiền  não”.  Phía  trước  là 

“Học pháp môn”. Học pháp môn, chúng ta đều có cái 

ý nguyện, đều rất là ngưỡng vọng. 

Thế nhưng đoạn phiền não vấn đề liền xảy ra, 

không những không độ được phiền não, còn bị phiền 

não độ đi. Chỗ này nói được rất hay. 

 Phiền não là cái gì? 

“Cần  khổ  sanh  tử  căn  bản”.  Đối  với  căn  bản 

sanh  tử,  bạn  rất  phấn  đấu,  bạn  rất  nỗ  lực,  bạn  mỗi 

niệm đều không quên. 

 Cái gì là “Sanh tử căn bản”? 

162 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tự tư tự lợi, “Tham - Sân - Si - Mạn”, bạn lúc 

nào thì quên hết  được nó? Có phải  là bạn mỗi  ngày 

đều rất nỗ lực, rất phấn đấu mà tu, tu Tham - Sân - Si, 

tu phải quấy nhân ngã. Tu Tham - Sân - Si - Mạn, bạn 

làm những thứ này, những thứ này là gốc khổ, là căn 

bản  sanh  tử  sáu  cõi  luân  hồi.  Vậy  bạn  có  cách  nào 

không? 

Bồ  Tát  ở  chỗ  này  dạy  chúng  ta  “bạt”,  là  phải 

nhổ  tận  gốc  cội  rễ  của  sanh  tử,  phải  giác  ngộ  quyết 

định không thể nào còn làm nữa. Nếu chân thật chịu 

nhổ sạch các gốc khổ sanh tử, xin nói với các vị, thì 

bạn  chân  thật  giác  ngộ  rồi.  Nếu  như  bạn  còn  tùy 

thuận theo phiền não, còn tùy thuận theo tập khí, bạn 

vẫn là mê hoặc điên đảo, bạn chưa có giác ngộ. Cho 

nên chính chúng ta mỗi ngày phải phản tỉnh. Khổng 

Tử  nhà  Nho  dạy  học,  đều  chú  trọng  mỗi  ngày  phải 

nên có  «ba lần phản tỉnh»29, ông nói là ba việc. Nhà 

Phật sám hối chính là phản tỉnh. Cho nên Tịnh Tông 

chúng  ta  thời  khóa  sớm  tối,  chúng  ta  chọn  buổi  tối 

đọc kinh văn, quyển kinh này là từ 32  đến 37, đoạn 

kinh văn này là nói cái gì? 5 giới 10 thiện. Chính là 

câu này, giúp chúng ta bạt trừ cội gốc phiền não. Nếu 

bạn muốn bạt trừ, trước tiên bạn phải nhận biết nó. 

Ngày nay chúng ta vẫn cứ tùy thuận phiền não, 

hay  nói  cách  khác  chúng  ta  vẫn  chưa  nhận  biết  rõ 

ràng đối với bản chất của phiền não, vẫn còn xem nó 

là  bạn  tốt,  vẫn  còn  mỗi  niệm  không  chịu  rời  xa  nó, 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







không  biết  được  nó  là  một  người  xấu,  không  biết 

được nó đã tổn hại rất lớn đối với chúng ta. Nhận biết 

không  rõ  ràng,  phía  trước  đã  nói  qua  với  các  vị, 

không có năng lực phân biệt thiện ác, không có năng 

lực phân biệt tà chánh, không có năng lực phân biệt 

phải quấy, không có năng lực phân biệt lợi hại, chúng 

ta chính mình ngu si. 

Hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  chúng  ta  chỉ  giảng 

đến đây thôi. 

A DI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 













 

164 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 088) 

Đến  lúc  nào  bạn  chân  thật  giác  ngộ  rồi,  chân 

thật tường tận rồi (tường tận cái gì? Tường tận những 

thứ  này  có  hại  đối  với  chúng  ta,  biết được  nó  là  hư 

vọng, không phải chân thật, nó là tà pháp, không phải 

chánh pháp, nó là ác pháp, không phải thiện pháp, nó 

có  hại,  không  có  lợi  cho  ta),  bạn  đem  tính  chất  của 

phải, quấy, nhân, ngã, Tham - Sân - Si - Mạn, thật đã 

biết  rõ  ràng,  thật  đã  tường  tận,  tự  nhiên  bạn  liền 

không chịu làm. 

Người  học  Phật  chúng  ta  ở  cái  thế  gian  này, 

không luận ở trường hợp nào, không luận qua lại với 

người nào, phải là một mảng chân thành. Không thể 

nói  tôi  muốn  đi  gặp  một  người  nào  đó,  họ  là  thân 

phận gì, địa vị thế nào, ta nghĩ làm thế nào để gặp họ, 

phải  nên  nói  chuyện  với  họ  như  thế  nào,  mệt  chết 

người. Chúng ta không có một mảng thẳng thắn, bạn 

phải không luận gặp bất cứ người nào, không luận ở 

trường hợp nào, thấy Phật Bồ Tát cũng tốt, thấy yêu 

ma quỷ quái cũng tốt, một mảng chân thành, vậy thì 

đúng rồi! Đây gọi là học Phật. 

Phật,  Bồ  Tát  là  dùng  tâm  chân  thành,  thanh 

tịnh, từ bi, đối nhân xử thế tiếp vật, quyết định không 

có chút hư giả, mỗi niệm vì chúng sanh, không hề vì 

chính mình, việc tốt có thành tựu thì  chúng sanh có 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







phước, việc không có thành tựu thì chúng sanh không 

có phước, còn với chính mình không có chút lợi hại 

nào.  Nói  lời  thành  thật,  chúng  sanh  có  phước,  còn 

chúng ta chính mình khổ cực, phải bôn ba lao nhọc vì 

họ; chúng sanh không có phước, chúng ta chính mình 

nhàn hạ tự tại, không có việc làm. Đây đều là đạo lý 

chân thật. 

Cho nên  bạn phải giác ngộ, bạn phải biết “Bạt 

chư”,  “Chư”  là  rất  nhiều,  “Phiền  não  vô  tận  thệ 

 nguyện đoạn” , những thứ phiền não này đều là sanh 

tử  căn  bản.  Cho  nên  ngay  trong  Phật  pháp  thường 

nói: Kiến tư phiền não đoạn rồi, bạn liền siêu việt sáu 

cõi luân hồi; Trần sa phiền não đoạn rồi, bạn liền siêu 

việt mười pháp giới. Như vậy bạn mới biết được tính 

nghiêm trọng của kiến tư phiền não. 

 Kiến tư là gì? 

Dùng  lời  hiện  tại  để  nói,  kiến  là  kiến  giải  sai 

lầm, tư là tư tưởng sai lầm, cũng có nghĩa là cái thấy 

của bạn sai lầm, cách nghĩ của bạn sai lầm. Cách nghĩ 

cách  nhìn  này  đều  rơi  vào  trong  phân  biệt,  chấp 

trước,  mê  người.  Người  không  giác  ngộ,  đều  sẽ  nói 

cách  nghĩ  của  tôi,  cách  nhìn  của  tôi,  họ  không  biết 

cách  nghĩ  của  ta  sai  rồi,  cách  nhìn  của  ta  cũng  sai. 

Thích Ca Mâu Ni Phật ở trên kinh nói với chúng ta, 

trước khi bạn chưa chứng được A La Hán quả, không 

thể tin tưởng cách nhìn của bạn, không thể tin tưởng 

166 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cách nghĩ của bạn. Vì sao vậy? Vì bạn mê hoặc điên 

đảo, bạn không có giác ngộ. A La Hán mới là chánh 

giác,  Bồ  Tát  là  chánh  đẳng  chánh  giác,  Phật  là  vô 

thượng chánh đẳng chánh giác. Chánh chính là không 

tà, chánh thì là không có sai lầm, cách nhìn cách nghĩ 

của họ, có thể được. Khi bạn đắc quả vị A La Hán, có 

thể  tin  tưởng  cách  nhìn  cách  nghĩ  của  chính  mình. 

Vậy thì các vị thử nghĩ xem, điều kiện chánh giác của 

A La Hán là gì? Phải đoạn kiến tư phiền não rồi. Nếu 

dùng  lời  của  “Kinh  Kim  Cang”  mà  nói  là  phá  được 

“Bốn tướng”30. 

Ngày trước chúng ta đọc kinh chưa thâm nhập, 

lơ là qua loa, luôn cho rằng tiểu thừa nhất định phải 

đến  A  La  Hán  mới  xem  là  thành  tựu,  Tu  Đà  Hoàn 

không để ở trong mắt. “Kinh Kim Cang” mọi người 

đều đọc được rất quen thuộc, cũng xem thường đi sự 

việc  này,  chúng  ta  đọc  được  ở  trong  “Kinh  Kim 

Cang”, Tu Đà Hoàn họ chứng được quả Tu Đà Hoàn, 

họ  không  còn  tưởng  Tu  Đà  Hoàn,  họ  chính  mình 

không  có  nói   “Tôi  chứng  được  quả  Tu  Đà  Hoàn” , 

nếu họ có cái cách nghĩ này, Thế Tôn liền không nói 

họ đã chứng quả Tu Đà Hoàn. Vậy chúng ta mới hiểu 

rõ, quả Tu Đà Hoàn không dễ dàng gì chứng được, tại 

vì sao vậy? Cũng phải lìa bốn tướng  “Vô ngã tướng, 

 Vô  nhân  tướng,  Vô  chúng  sanh  tướng,  Vô  thọ  giả 

 tướng” , bạn mới có thể chứng được quả Tu Đà Hoàn. 

Cho nên phá được bốn tướng, công phu có cạn 

167 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







sâu  rộng hẹp khác  nhau,  công  phu  của  Tu  Đà  Hoàn 

liền hẹp, là nhỏ hẹp, là cạn, cũng lìa khỏi bốn tướng. 

Chỗ  này  đáng  được  chúng  ta  chú  ý,  chúng  ta  bình 

thường chính mình đọc kinh, giảng kinh, đều là xem 

thường  đi  sự  việc  này,  đều  chú  trọng  ở  giải  thích 

danh  tướng,  không  hề  thể  hội  được  tinh  nghĩa  tinh 

hoa  trong  đó,  không  thể  hội  được  nghĩa  lý,  cho  nên 

không được thọ dụng. 

Phía trước báo cáo qua với các vị, vào đạo lối 

đi  quan  trọng  nhất  là  phát  nguyện,  phát  tâm  là  đầu. 

Cho  nên  học  pháp  môn,  tu  hành  quan  trọng  nhất  là 

lập nguyện trước tiên, đoạn phiền não, nhất định phải 

lập  đại  nguyện  này,  phải  “Bạt  chư  cần  khổ  sanh  tử 

căn  bổn”,  chỗ  này  là  nguyện  thứ  ba  trong  tứ  hoằng 

thệ nguyện thứ ba “Thành Phật đạo”,  “Tốc thành vô 

 thượng chánh đẳng chánh giác” , chỗ này nói chứng 

quả,  nhất  định  phải  chứng  quả,  không  chứng  quả 

quyết định sẽ thoái chuyển. 

 Phật trong đại tiểu thừa đều nói với chúng ta, Bồ Tát 

 đến địa vị nào mới không thoái chuyển? 

Bát địa, bát địa gọi là Bất động địa. Do đây có 

thể biết, Bồ Tát thất địa vẫn sẽ thoái chuyển. Ở trên 

kinh điển nói qua với chúng ta, thoái chuyển cũng có 

mức  thấp  nhất.  Như  trong  trường  học  bài  khóa  của 

bạn không học tốt sẽ ở lại lớp, ở lại lớp chính là thoái 

chuyển,  người  khác  đều  nâng  cấp,  bạn  thì  lưu  cấp, 

168 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nếu không còn giáng cấp, bạn là năm thứ ba, đem bạn 

giáng xuống năm thứ hai, giáng xuống năm thứ nhất, 

vậy càng kém hơn, thế nhưng sẽ không khai trừ, năm 

thứ nhất là thấp nhất, bắt đầu học lại từ đầu, không hề 

khai trừ bạn đi. Đây là mức thấp nhất. 

Cho  nên  Tiểu  thừa  thoái  chuyển  là  Tu  Đà 

Hoàn, Bồ Tát đại thừa chúng ta thường gọi là tam bất 

thoái,  Bồ  Tát  thấp  nhất  không  thể  thoái  chuyển  đến 

Thanh Văn, gọi là “Hành bất thoái”; Đại Bồ Tát thoái 

chuyển  không  thể  thoái  đến  Sơ  địa,  sơ  địa  là  mức 

thấp nhất của họ gọi là “Niệm bất thoái”. 

Tại vì sao họ thoái chuyển có mức độ thấp nhất, 

mà không còn thoái chuyển đọa lạc? Vì kiến giải của 

họ chính xác, cũng chính là nói tư tưởng kiến giải của 

họ chính xác. 

Vậy  tại  vì  sao  có  thể  thoái  chuyển?  Tập  khí 

phiền não rất nặng, bên ngoài mê hoặc quá nhiều, họ 

không chịu nổi, thoái  chuyển rồi, thế nhưng  tri  kiến 

của  họ  không  thể  thoái  chuyển,  nhận  biết  của  họ 

không  thể  thoái  chuyển.  Không  thể  tránh  khỏi  mê 

hoặc của phiền não, nên thoái chuyển, biết rõ mà cố 

phạm,  phàm  phu  có  cái  tình  hình  này,  Thanh  Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát cũng có. 

Trong kinh Phật có thí dụ, Vô Trước, Thế Thân 

và Sư Tử Giác, ba vị Bồ Tát này là ba huynh đệ, câu 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







chuyện  này  có  rất  nhiều  người  biết.  Ngay  trong 

huynh  đệ  của  họ,  Sư  Tử  Giác  là  huynh  trưởng,  là 

huynh  thứ  mấy  tôi  không  nhớ  rõ  ràng,  công  phu 

không tệ. Ban đầu họ phát nguyện tu Duy thức quán 

cầu sanh về nội  viện cung trời Đâu Suất ra mắt đức 

Di Lạc Bồ Tát, sanh lên trời Đâu Suất. Họ cùng nhau 

hẹn ước, hễ ai chết trước sau khi đến cung trời ấy rồi 

phải  trở  về  báo  cho  nhau  biết.  Sau  đó  Ngài  Sư  Tử 

Giác viên tịch trước, thế nhưng sau khi Sư Tử Giác đi 

rồi, rất nhiều năm không có tin tức. Ba năm sau, Bồ 

Tát  Vô  Trước  vãng  sanh,  họ  là  sanh  Đâu  Suất  nội 

viện. Bồ Tát Vô Trước sau khi vãng sanh ba năm, trở 

lại  nói  với  Thế  Thân,  Thế  Thân  là  tiểu  đệ,  nói  với 

Ngài tình hình vãng sanh đến trời Đâu Suất. Bồ Tát 

Thế Thân nói với Ngài: 

- Huynh đi vì sao mà lâu đến như vậy  mới trở 

lại. 

Ông nói : 

-  Đâu  có  lâu,  ta  chỉ  có  đi  một  vòng  cung  trời 

Đâu Suất, thì lập tức quay về, trời Đâu Suất một năm 

là nhân gian chúng ta bốn trăm năm. 

Ông vừa đến nơi đó là vội vàng trở lại báo tin, 

thì ba năm, nhân gian ba năm. Ngài Thế Thân liền hỏi 

ông: 

170 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



- Sư Tử Giác thì sao? 

Ông nói: 

-  Sư  Tử  Giác  mê  hoặc  rồi.  Trời  Đâu  Suất  là  ở 

nội  viện,  ngoại  viện  hưởng  thọ  năm  dục  sáu  trần, 

phàm  phu  không  thể  so  sánh,  trời  Đao  Lợi  cũng 

không  thể  so  sánh,  trời  Dạ  Ma  cũng  không  thể  so 

sánh. Ông mới đến Ngoại viện đã bị những thiên nữ 

mê hoặc rồi, ông chưa hề đi đến được Nội viện. 

Đây  không  phải  là  Bồ  Tát  thoái  chuyển  hay 

sao?  Nếu  bạn  hỏi  Bồ  Tát  vì  sao  mà  có  thể  thoái 

chuyển? Bồ Tát chính là như thế mà thoái chuyển. Bồ 

Tát còn thoái chuyển, vậy Thanh Văn càng không cần 

phải nói, Thanh Văn càng dễ dàng thoái chuyển. Đây 

chính là chúng ta thường nói không ngăn nổi mê hoặc 

của vật chất. 

Phàm  phu  chúng  ta  tu  hành  một  điều  khổ  nạn 

lớn  nhất,  quá  xem  trọng  cái  sinh  mạng  của  chính 

mình, sẽ thoái chuyển, đầu óc của bạn sẽ nghĩ làm thế 

nào để bảo dưỡng nó, tâm của bạn không còn ở đạo. 

Người chân thật có công phu, có người thành tựu, cái 

sinh mạng này hoàn toàn không hề gì, thân thể tất cả 

tùy duyên, mỗi niệm cầu sanh Tịnh Độ, mỗi niệm ở 

vô thượng đạo. Làm thế nào để không vì thân thể này 

mà lo nghĩ? Ăn uống đi đứng tất cả tùy duyên. Phật 

năm xưa khất thực, người ta cho cái gì thì ăn thứ đó, 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Phật  lại  không  thông  báo  với  họ,  tôi  ngày  mai  đến 

nhà anh khất thực, không thông báo, các vị cho thứ gì 

thì ăn thứ đó. Hơn nữa người giàu có thế gian này ít, 

người  nghèo  khó  nhiều,  Phật  khất  thực  không  hề 

chọn  nhà  nào  có  tiền  để  khất  thực,  Ngài  bình  đẳng, 

nhà nào cũng khất thực, bình đẳng khất thực. Người 

nghèo khổ nhiều, nên những cơm thức ăn đó chúng ta 

không  cần  nghĩ  cũng  biết,  làm  gì  có  chú  trọng  đến 

dinh dưỡng. 

Cho  nên  người  có  địa  vị  trong  xã  hội  này, 

người có tiền của, chú trọng bảo dưỡng thân này quá 

mức, kết quả bảo dưỡng ra một thân bệnh hoạn. 

Lần  này  tôi  đến  thăm  viếng  Bắc  Kinh,  nơi 

ngoại ô của Bắc Kinh, tôi đi xem qua thử, người sống 

thọ rất nhiều, lão nông ở trong thôn, đời sống của họ 

rất  đơn  giản,  vì  sao  có  thể  trường  thọ,  chính  là  đời 

sống  đơn  giản,  đầu  óc  cũng  đơn  giản,  họ  không  hề 

nghĩ đến việc gì, không có tâm sự, mỗi ngày ăn no rồi 

thì  thôi,  tâm  an  lý  đắc,  trường  thọ,  mỗi  người  đều 

trường  thọ,  người  8-9  mươi  tuổi  đến  đâu  cũng  gặp. 

Cho nên chúng ta xem ra nhân khẩu bị lão hóa. Thế 

nhưng  thân  thể  của  họ  rất  là  khỏe  mạnh,  tụ  hợp  lại 

với nhau thật là cười nói vui đùa. Những người già đó 

nói với tôi, lần sau pháp sư đến, chúng ta sẽ tìm rất 

nhiều người già cùng đến tụ hội với ông, đều là 8-9 

mươi tuổi, rất khó được. 

172 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cho nên thế gian những người giàu có, đầu óc 

của họ nghĩ quá nhiều, phiền não quá nhiều, lo lắng 

quá nhiều, vì vậy họ dùng những bổ phẩm trong đời 

sống  đều  là  khởi  lên  tác  dụng  phụ,  không  những 

không bảo dưỡng tốt sức khỏe của họ, còn mang lại 

cho  thân  thể  rất  nhiều  tật  bệnh,  bệnh  từ  miệng  vào, 

đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này.  Chúng  ta  học  Phật,  đời 

sống của Phật là tùy duyên, quyết không phan duyên. 

Hiện  tại  chúng  ta  xuất  gia  rồi,  các  vị  cư  sĩ  tại 

gia  cũng  vậy,  hiện  tại  ở  tăng  đoàn,  Cư  Sĩ  Lâm  mỗi 

ngày  cúng  trai,  họ  là  trai  chủ,  chúng  ta  đến  để  khất 

thực, đến để ứng cúng, “Ứng cúng” không dám nói, 

đến khất thực, đến xin ăn, chúng ta đến để khất thực, 

họ là trai chủ, họ làm thứ gì thì mình ăn thứ đó. Thế 

nhưng  trai  chủ  này  không  tệ,  mỗi  ngày  làm  mười 

món đến hai chục món thức ăn, do đó chính chúng ta 

còn có thể chọn lựa. Đó là đại trai chủ, không phải là 

tiểu trai chủ. Bình thường trong nhà người ta ăn cơm 

chỉ  có  hai  ba  món  thôi,  chỗ  này  xem  là  rất  tuyệt,  ở 

nông  thôn  đại  lục  Trung  Quốc  thì  chỉ  có  một  món 

thôi, làm gì có được nhiều món đến như vậy. Ở đây 

chúng  ta  mười  mấy  hai  chục  món  ăn,  do  bạn  chính 

mình  chọn  lấy,  đây  là  đại  trai  chủ,  trai  chủ  thông 

thường  không  làm  được.  Chúng  ta  phải  biết  được 

chúng ta đến nơi đây là để khất thực, đến để khất thực 

thôi. Các vị ở trên đời sống có thể  “Thường tác như 

 thị quán”  31, bạn sẽ giác ngộ, bạn sẽ khai ngộ. 

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Cho  nên  quyết  định  phải  có  thành  tựu,  tiêu 

chuẩn  của  thành  tựu  này  quyết  định  phải  thoát  khỏi 

sáu cõi luân hồi. Thoát khỏi sáu cõi luân hồi là thành 

tựu  nhỏ,  tại  vì  sao  vậy?  Bạn  vẫn  chưa  thoát  khỏi 

mười pháp giới. Hay nói cách khác cơ hội bạn thoái 

chuyển  rất  nhiều,  phiền  não  tập  khí  của  bạn  từ  vô 

lượng  kiếp  đến  nay  rất  nặng,  không  thể  không  biết 

được cái lợi hại này. 

Nếu muốn ở ngay trong một đời “Tốc thành vô 

 thượng  chánh  đẳng  chánh  giác” ,  ngoài  pháp  môn 

niệm  Phật  vãng  sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

ra,  vào  hiện  tại  thời  đại  này  như  lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ đã nói), tu học bất  cứ  pháp môn nào cũng 

đều  không  thể.  Vì  sao?  Việc  thứ  nhất  căn  cơ  của 

người hiện tại kém, không bằng như người thời xưa, 

căn khí thấp kém; Thứ hai hoàn cảnh hiện tại ác liệt 

hơn  thời  xưa  nhiều,  cũng  chính  là  nói  mê  hoặc  của 

năm  dục  sáu  trần,  mạnh  hơn  thời  xưa  gấp  trăm  lần 

ngàn  lần  cũng  chưa  vừa,  bạn  có  năng  lực  gì  có  thể 

vượt  qua  được  hay  không?  Cho  nên  ở  trong  tình 

huống này chân thật thành tựu chỉ có đới nghiệp vãng 

sanh. 

 “Đới  nghiệp  vãng  sanh” ,  vẫn  là  như  đại  sư 

Thiện  Đạo  đã  nói  “Do  gặp  duyên  khác  nhau”.  Bạn 

gặp  được  duyên  thù  thắng,  nhưng  duyên  thù  thắng 

quá khó, Singapore cái duyên phận này, chân thật là 

hy hữu khó gặp, đạo tràng tuy là ở đô thị, ở khu náo 

174 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiệt,  khó  được  ở  chỗ  trong  động  mà  có  tịnh,  bạn 

chân thật muốn thành tựu, bạn thành thật trung thực ở 

đạo tràng này tu học, không nên đi ra ngoài, ra ngoài 

cửa lớn, bên ngoài là lò ô nhiễm, bạn lại bị ô nhiễm, 

bạn phải làm cho tâm định lại, bạn ở trong đây, sáu 

căn  tiếp  xúc  được  đều  là  Phật  pháp,  đều  là  chánh 

pháp, thường trụ chăm sóc đối với đại chúng nghĩ lại 

cũng  rất  chu  đáo,  trang  nghiêm  đạo  tràng,  không 

ngừng đang cải tiến, để sáu căn của bạn tiếp xúc được 

đều  là  Phật  pháp.  Đây  là  đáng  được  chúng  ta  cảm 

kích, chúng ta phải tri ân báo ân, làm sao để báo ân? 

Thành  thật  niệm  Phật,  như  pháp  tu  hành  đó  là  chân 

thật báo ân. Cúng trai của Cư Sĩ Lâm, chúng ta phải 

hiểu  rõ  ràng,  Cư  Sĩ  Lâm  chưa  từng  mua  gạo,  cũng 

chưa từng mua dầu, cũng chưa từng mua rau, những 

thứ  như  gạo  dầu  muối  ai  đưa  đến  vậy?  Xin  nói  với 

các vị chư Phật Bồ Tát đến cúng trai. 

Năm  xưa  chùa  Quốc  Thanh  câu  chuyện  đó  có 

rất  nhiều  người  biết,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  làm  công 

quả  ở  trong  nhà  bếp,  A  Di  Đà  Phật  giã  gạo  ở  trong 

nhà kho, Phật Bồ Tát đến cúng trai. 

Đạo  tràng  này  chúng  ta  cũng  không  ngoại  lệ, 

chư Phật Bồ Tát đến cúng dường, mọi người vạn nhất 

không nên xem thấy những người làm công quả trong 

nhà  bếp  của  chúng  ta,  vị  nào  là  Phật  Bồ  Tát  tái  lai, 

chúng ta đều không biết và họ cũng không chịu nói. 

Chúng ta chỉ cần duy nhất một việc chính là dùng tâm 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







chân  thành  cung  kính  để  đối  đãi  với  họ,  vạn  nhất 

không nên đắc tội, bạn đắc tội có thể là với A Di Đà 

Phật  đang  ở đó đốt  lửa,  đang  ở nơi đó  xào  rau, bạn 

đắc tội với Ngài rồi, đắc tội ngay trước mặt Phật vậy 

còn muốn vãng sanh đến thế giới Cực Lạc hay sao? 

Tôi  nói với  mọi  người  đây  là  lời  chân  thật,  rất  là  có 

thể, nhất là Mạt pháp, đạo tràng hy hữu khó gặp. 

Cho  nên  nhất  định  phải  phát  tâm,  phải  vãng 

sanh  Tịnh  Độ.  Vậy  thử  hỏi  chúng  ta  có  nắm  chắc 

phần vãng sanh hay chưa? Có nắm chắc không phải ở 

người khác mà ở chính mình. Đại sư Ngẫu Ích nói rất 

hay,  có  thể  vãng  sanh  hay  không  quyết  định  ở  tín 

nguyện  có  hay  không,  phẩm  vị  cao  thấp  đó  là  công 

phu  niệm  Phật  của  bạn  sâu  hay  cạn,  Ngài  không  hề 

nói niệm Phật nhiều ít, không hề nói. 

 Công phu niệm Phật sâu cạn là như thế nào? 

Câu  Phật  hiệu  này  của  bạn  chân  thật  có  thể 

hàng phục được phiền não, đó là công phu sâu, Phật 

hiệu của bạn niệm, không khống chế được phiền não, 

thì  công phu  của  bạn  cạn.  Các  vị  vừa  dự  xong Phật 

thất,  người  công  phu  sâu,  nhờ  câu  Phật  hiệu  này  7 

ngày không sanh phiền não, đó là công phu sâu. Công 

phu cạn, hoặc giả là có một ngày hai ngày không khởi 

phiền  não,  ngoài  ra  còn  xen  tạp  phiền  não  ở  ngay 

trong đó, vậy thì công phu cạn. Phẩm vị cao thấp là ở 

công phu sâu cạn. 

176 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Còn  có  thể  vãng  sanh  hay  không  quyết  định  ở  tín 

 nguyện có hay không. 

Tín  tâm  vô  cùng  quan  trọng,  ngày  ngày  nghe 

kinh, tăng thêm tín tâm, tăng thêm nguyện tâm. Ngày 

ngày niệm Phật, tăng cao phẩm vị. Cái thế gian này là 

giả, danh vọng, lợi dưỡng, công danh phú quý là một 

mảng  không,  đến  sau  cùng  không  mang  theo  được 

thứ gì. Thế nhưng bạn niệm Phật  công phu sâu cạn, 

thì quyết định có thể mang đi. 

Ngày nay thế gian này chúng ta gọi là tranh thủ 

thêm  một  hơi.  Tranh  cái  gì?  Tranh  phẩm  vị  của  thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  đó  xem  là  bạn  đã  không 

làm sai, bạn vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

phẩm vị cao hơn người khác, đó là bạn chân thật thành 

tựu, đó là thật có trí tuệ, thật thông minh. Đây là huệ 

chân.  Tuy  là  cùng  vãng  sanh,  sanh  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, người ta phẩm vị cao hơn ta (đương 

nhiên chỉ cần có thể vãng sanh thì xem là không tệ rồi, 

cũng đã rất khó được rồi). Vậy vì sao chúng ta không 

cố gắng phẩm vị cao để vãng sanh chứ? 

Vậy thì chúng ta như pháp tu hành, đoạn phiền 

não  thành  Phật  đạo  là  vì  cái  gì?  Vì  là  để  độ  chúng 

sanh, “Chúng sanh vô biên  thệ nguyện độ”, là vì  sự 

việc này không vì thứ khác. Do đó chúng ta như pháp 

tu hành  là vì chúng sanh. Nếu ta không như pháp tu 

hành thì ta có lỗi với chúng sanh, ta sớm một ngày có 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thành  tựu,  chúng  sanh  liền  sớm  một  ngày  lìa  khổ 

được  vui,  ta  trễ  một  ngày  thành  tựu,  thì  chúng  sanh 

phải thêm một ngày khổ đau. Bạn có ý thức đến vấn 

đề này hay không? Nếu bạn quả nhiên có thể ý thức 

đến sự việc này, thì làm sao bạn có thể không nỗ lực? 

Bạn  làm  sao  có  thể  không  tinh  tấn?  Vì  chính  mình 

giải  đãi  lười  nhác  thì  không  hề  gì,  sớm  một  ngày 

thành tựu, trễ một ngày thành tựu cũng không hề gì. 

Nhưng bạn phải biết được bao nhiêu chúng sanh khổ 

nạn, ở nơi đó đang chờ bạn đến để giúp đỡ cho họ. 

Cái vấn đề này thì nghiêm trọng, nên chúng ta không 

thể  không nỗ lực,  không dám  không  tinh  tấn.  Người 

hiện tại gọi là sứ mạng cảm, trách nhiệm cảm. Chúng 

ta có sứ mạng giúp đỡ chúng sanh, có nghĩa vụ giúp 

đỡ tất cả chúng sanh, nếu chúng ta muốn làm tốt sự 

việc này nhất định phải vận dụng trí tuệ năng lực của 

chính mình, không có trí  tuệ, không có năng lực thì 

không  giúp  được  người,  làm  không  được  việc.  Cho 

nên  như  pháp  tu  hành  đoạn  phiền  não,  thành  Phật 

đạo, đều là vì giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. 

Trong  kinh  đã  nói  là  A  Di  Đà  Phật  viên  mãn 

thành tựu ở trên quả địa, hiện tại chúng ta là nhân địa, 

hơn nữa còn là ở giai đoạn sơ học của nhân địa, thế 

nhưng những sự việc này chúng ta phải học, chúng ta 

không thể nào được xem đây là trên quả địa Như Lai. 

Hiện tại ta làm không được thì lơ là, vậy thì chúng ta 

sai rồi. Trên Như Lai quả địa người sơ học chúng ta 

cũng có thể học. Bạn thấy trên “Kinh Hoa Nghiêm” 

178 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đã  nói,  41  vị  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  của  “Kinh  Hoa 

Nghiêm”  mỗi  vị  hộ  nhiếp  nhau:  Bồ  Tát  Sơ  Địa  học 

pháp môn của Bồ Tát Đẳng Giác, Bồ Tát Đẳng Giác 

cũng không bỏ pháp môn của Bồ Tát Sơ Địa, nên gọi 

là “Nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”32. Chúng 

ta phải hiểu rõ cái đạo lý này, đức hạnh của Như Lai 

quả địa, hiện tại chúng ta liền học hiện tại liền dùng 


ngay trong cuộc sống. Mời xem kinh văn: 

CHÁNH KINH: “Dục linh ngã tác Phật thời, trí huệ 

quang minh, sở cư quốc độ, giáo thọ danh tự, giai 

văn thập phương” 

 [Dịch nghĩa: Con muốn khi mình được thành Phật, 

 trí  huệ,  quang  minh,  quốc  độ  mình  ở,  giáo  thọ, 

 danh hiệu đều nổi tiếng mười phương. ] 

Thứ nhất: “Dục linh ngã tác Phật thời” [Con muốn 

khi mình được thành Phật] 

Chúng ta xem đoạn này trước, Pháp Tạng làm 

Phật rồi, Phật phán khoa này chúng ta phân làm hai 

khoa, đoạn phía trước là “Nguyện phổ văn”33:  

“Phổ văn” là vì lợi ích chúng sanh, không phải 

chính  mình  háo  danh,  muốn  làm  nổi  tên  tuổi  của 

chính mình, vậy thì sai rồi, đó chính là tâm luân hồi 

làm  việc  luân  hồi.  Tại  vì  sao  phải  “Phổ  văn”?  Phổ 

văn mới có thể nhiếp  thọ tất cả chúng sanh,  mới có 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thể lợi ích tất cả chúng sanh. Thế nhưng cái phổ văn 

này, nhất định phải là danh xứng với thực, bạn phải 

chân thật có đức hạnh, bạn mới có thể giúp đỡ tất cả 

chúng  sanh.  Không  phải  là  hư  danh,  bạn  có  trí  tuệ 

chân thật. 

Thứ  hai:  “Trí  tuệ  quang  minh” [Trí  huệ,  quang 

minh]  

“Quang  minh”  là  đức  dụng  của  trí  tuệ.  Quang 

minh phổ chiếu, trí tuệ của bạn có thể lợi  ích  tất  cả 

chúng sanh. Cái ý nghĩa trong đây rất sâu rất rộng, ở 

ngày nay chính là truyền bá Phật pháp. Phật pháp là 

trí  tuệ.  Vậy  dùng  phương  pháp  gì  để  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng sanh nhận biết Phật pháp? Lý giải Phật pháp, 

tu  học  Phật  pháp.  Đây  là  dụng  ý  chân  thật  của 

“Nguyện phổ văn”. 

Ngày  nay  người  ưa  thích  xây  đạo  tràng  rất 

nhiều,  chúng  ta  ở  mỗi  khu  vực  đều  xem  thấy  đều 

nghe thấy. Pháp sư, cư sĩ đều rất chăm chỉ nỗ lực xây 

đạo tràng. Nhưng sau khi đạo tràng xây xong, vấn đề 

là  có  đạo  hay  không?  “Đạo”  tràng  thì  luôn  phải  có 

“Đạo”, thực tế mà nói “đạo” là tuyệt đối phải có: Có 

Phật đạo, có Bồ Tát đạo, cũng có Ngạ quỷ đạo, Địa 

ngục đạo, luôn là có đạo. Cái “đạo” nào ở trong đạo 

tràng thì không biết được, thì rất là khó nói, ở trong 

cái tràng đó rốt cuộc là cái đạo nào thì rất là khó nói, 

chúng ta phải có năng lực để phân biệt. 

180 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Thích Ca Mâu Ni Phật không có xây đạo tràng, 

giảng kinh nói pháp là ngồi dưới gốc cây, đại chúng 

đều là ngồi trên cỏ, xoay quanh một vòng hai vòng, 

Phật liền giảng kinh nói pháp, đó gọi là đạo tràng. Cái 

đạo tràng đó tốt, không có tranh chấp. 

Hiện  tại  chúng  ta  xây  đạo  tràng  có  hình  thức, 

xây  được  hoa  lệ  trang  nghiêm,  xây  dựng  hình  thức 

cung điện, cực kỳ hào hoa xa xỉ. Từ trước lão cư sĩ Lý 

Bỉnh Nam nói: “Khi chưa xây xong, mỗi người đều là 

Bồ Tát, ra tiền ra sức đến khắp nơi hóa duyên, sau khi 

xây  rồi,  mỗi  người  đều  là  La  sát,  tranh  quyền  đoạt 

lợi”. Thế Tôn  biết được, cho nên không xây đạo tràng 

có hình thức, để mọi người đều làm Bồ Tát. Nếu như 

Thích Ca Mâu Ni Phật cũng xây dựng hình thức giống 

hoàng  cung,  e  rằng  những  Bồ  Tát  ở  dưới  Ngài  cũng 

đều  biến  thành  La  Sát  rồi.  Cho  nên  bạn  nghĩ  xem, 

hành trì của Phật đà rất có đạo lý, không xây đạo tràng 

có  hình  thức,  chân  thật  muốn  giảng  kinh  nói  pháp, 

giáo hóa chúng sanh, nơi chốn cũng rất nhiều. 

Hiện tại thông thường phẩm chất đời sống của 

chúng  ta  đều  nâng  cao,  cho  nên  mỗi  một  nơi  địa 

phương chính phủ đều chú trọng xanh hóa hoàn cảnh, 

đều  xây  công  viên.  Công  viên  chính  là  đạo  tràng 

chúng ta giảng kinh nói pháp. Đồng tu tụ hợp lại nơi 

đó, không chỉ có đồng tu đang nghe kinh, còn có một 

số  người  ở  bên  cạnh  tình  cờ  đến  nơi  đó,  cơ  hội  để 

giáo dục, họ cũng nghe được, đạo tràng đó thật là thù 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thắng, thật viên mãn, nơi nơi đều là đạo tràng. Hà tất 

nhất định phải xây một kiến trúc rất to làm gì để rồi 

mọi người ở nơi đó đấu đá lẫn nhau, ngày ngày gây 

lộn,  tạo  tội  nghiệp  A  Tỳ  địa  ngục,  đó  cũng  là  đạo 

tràng, đạo tràng địa ngục, vậy không xây tốt hơn. Cho 

nên  có  những  tài  lực  này  dùng  để  làm  gì?  Dùng  để 

truyền  bá  Phật  pháp.  Ngày  nay  chúng  ta  in  kinh,  in 

tạo  tượng  Phật,  làm  những  cái  đĩa  VCD,  CD,  miễn 

phí cúng dường tặng cho tất cả đồng tu cần đến, đó là 

“Quang  minh”.  Hiện  tại  chúng  ta  lợi  dụng  đường 

truyền, tương lai có thể có cơ duyên mà nói, lại có thể 

lợi  dụng truyền hình vệ tinh, đó là phóng đại quang 

minh.  “ Trí tuệ quang minh”, chúng ta phải từ chỗ này 

mà nhắm đến, từ ngay chỗ này mà cấu tưởng. 

Hôm  qua  tôi  xem  thấy  “Luận  Ngữ”,  cư  sĩ 

Giang Dật Tử - Đài Trung vẽ mang đến một bộ cho 

tôi  xem.  Tôi  xem  thấy  rất  hoan  hỉ,  tôi  nói  với  thầy 

Ngộ Nhẫn: 

-  Các  vị  đi  tìm  vài  đồng  tu,  đem  bức  họa  này, 

mỗi một tờ dùng máy ảnh chụp ra, chụp lại bức họa 

của ông. Ông có văn tự, chúng ta chiếu theo văn tự, 

dùng  tiếng  phổ  thông  chuẩn  xác  để  bảo  mọi  người 

đọc. Tờ này đọc xong thì chúng ta lại xem tiếp tờ thứ 

hai.  Tương  lai  đem  cái  ghi  hình  này  làm  thành  đĩa 

VCD, lưu thông phổ biến. Vậy thì người sẽ ưa thích, 

vì sách 5 quyển, dầy đến như vầy, nặng như đá, mệt 

chết người. Còn đây bạn làm thành đĩa ghi hình, mọi 

182 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



người xem rồi lại hoan hỉ, đồng thời rất nhiều người 

có  thể  cùng  nhau  xem,  không  chỉ  một  người,  rất 

nhiều  người  có  thể  cùng  nhau  xem,  lưu  thông  rộng 

khắp.  Tương  lai  có  cái  duyên  phận  này,  đài  truyền 

hình có thể phát sóng, có thể lấy làm giáo trình. Đây 

là trí tuệ lưu bố mười phương, chân thật là phóng đại 

quang minh. 

Tôi  để  đồng  tu  làm  trước  mấy  tờ,  làm  mấy  tờ 

chúng ta xem thử hiệu quả. Giang Dật Tử cũng giác 

ngộ,  ông  không  cần  bản  quyền,  ông  gọi  điện  thoại 

cho tôi, còn muốn bản quyền tôi nhất định cự tuyệt, 

tôi  không  cần  cái  thứ  này,  tôi  lấy  rồi  cũng  không 

dùng, thêm nhiều rác rưởi. Bạn không cần bản quyền 

tôi  sẽ  nghĩ  cách  giúp  bạn  lưu  thông,  rộng  lợi  chúng 

sanh. Khi người này tuổi tác ngày một cao, ông giác 

ngộ  rồi,  hy  vọng  chân  thật  vì  xã  hội  vì  chúng  sanh 

làm một chút việc tốt, đây là việc tốt. Câu phía sau: 

Thứ ba: “Sở cư quốc độ” [Quốc độ mình ở] 

Đây chính là thôn Di Đà. Thôn Di Đà này chúng 

ta nghĩ tưởng đã nghĩ đến mười mấy năm rồi. Lần đầu 

có  cái  khái  niệm  này  là  năm  1983,  đã  nghĩ  đến  hơn 

mười  năm.  Hiện  tại  cư  sĩ  Lý  mộc  Nguyên  phát  tâm 

thực  hiện  nó.  Thế  xuất  thế  gian  pháp  đều  như  nhau, 

việc tốt nhiều dày vò, vấn đề là chúng ta chân thật có 

quyết tâm, có nghị lực, vì chúng sanh, không vì chính 

mình,  mới  có  cảm  ứng,  ma  không  thể  có  được  thuận 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







lợi.  Nếu  như  trong  đây  có  lòng  tư  riêng,  chính  mình 

nghĩ ở nơi đây có chỗ tốt, ma liền chướng ngại. 

Việc  tốt  nhiều  dày  vò.  Vì  sao  vậy?  Ma  đố  kỵ 

bạn.  Vậy  thì  do  đây  có  thể  biết,  tâm  đố  kỵ  chính  là 

ma, tâm sân hận chính là ma, Tham - Sân - Si đều là 

ma.  Ma  đến  nhiễu  loạn,  ma  đến  chướng  ngại.  Thế 

xuất thế gian pháp đều không thể tránh khỏi. Cho nên 

hỏi bạn đã dùng cái tâm gì? Tâm của bạn thuần thiện, 

vì  chúng  sanh,  vì  Phật  pháp,  quyết  không  vì  chính 

mình. Thôn Di Đà sau khi xây xong, chúng ta ở trong 

đó làm cái gì? Làm công quả, không phải ở trong đó 

hưởng thọ quyền lợi, ở trong đó làm công quả, Tam 

Bảo liền sẽ gia trì, ma cũng dần dần thoái tránh. Sự 

việc này liền có thể viên mãn thành tựu. 

Lần này tôi đến Trung Quốc, có một số đồng tu 

nói với tôi, bên phía Thượng Hải nghe nói tôi qua rất 

là  hoan  hỉ,  tháng  sau  chánh  phủ  thành  phố  Thượng 

Hải muốn mời tôi. Đại khái vẫn là tôi cùng cư sĩ Lý, 

hai người đi một chuyến, đi làm cái gì? Nói đến việc 

của thôn Di Đà. Họ nghe nói đến thôn Di Đà rất có 

hứng thú, bởi vì hiện tại người già dần dần nhiều hơn, 

làm thế nào trải qua cuối đời hạnh phúc mỹ mãn. Họ 

hy vọng chúng ta đem cấu tưởng của thôn Di Đà, giới 

thiệu  cho  họ.  Cho  nên  vì  sự  việc  này,  phải  đến 

Thượng Hải thăm viếng, chính phủ thành phố họ tiếp 

đãi, là việc tốt. 

184 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Dưỡng lão là một đại sự nghiệp từ xưa đến nay, 

chúng ta từ trong sách cổ, trong “Lễ Ký, Nghi Lễ” đã 

nói rất nhiều, có rất nhiều những nội dung cụ thể này. 

Ngày  nay  thế  giới  Phương  tây  chăm  sóc  đối  với 

người già, chúng ta gọi là phúc lợi người già, vì vẫn 

cứ là chăm sóc ở trên mặt đời sống vật chất, không có 

đời  sống  tinh  thần.  Tuy  là  có  một  số  Viện  Dưỡng 

Lão,  cũng  có  một  số  tiết  mục  ca  vũ,  một  tuần  lễ  có 

một  lần  biểu  diễn  ca vũ, người  già đều sẽ tham gia, 

thực  tế  mà  nói  đó  là  quá  ít.  Cho  nên  chúng  ta  đến 

tham  quan  Viện  Dưỡng  Lão,  người  già  ở  trên  đời 

sống tinh thần rất là thống khổ, chúng ta phải làm thế 

nào để giúp đỡ họ? Người tuổi già họ về hưu, không 

còn  làm  việc  nữa,  con  cái  cũng  đều  độc  lập,  không 

cần  phải  chăm  sóc,  nên  họ  có  thể  đem  toàn  bộ  thời 

gian tinh thần, để tu học Phật pháp, để xúc tiến chính 

mình.  Ngày  trước  chúng  ta  thường  hay  nghe  được, 

“Viện  Dưỡng  Lão  là  công  trình  không  hy  vọng”, 

không còn hy vọng. Viện Cô Nhi thì có hy vọng, trẻ 

nhỏ có hy vọng, người già thì không có hy vọng. Cho 

nên  tôi  phải  làm  thôn  Di  Đà,  tôi  nói  thôn  Di  Đà  là 

công  trình  rất  có hy  vọng.  Vì  sao  vậy?  Họ  phải  siêu 

phàm nhập thánh, họ phải thành Phật làm tổ thì làm 

sao là không có hy vọng chứ? Còn thiết thực hơn hy 

vọng của người trẻ tuổi nhiều, còn thù thắng còn viên 

mãn  hơn.  Cho  nên  chúng  ta  hy  vọng,  mỗi  một  tôn 

giáo Viện Dưỡng Lão của họ, đều phải xúc tiến hoạt 

động giáo dục tôn giáo  của họ, giúp cho họ đạt  đến 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







mục tiêu cao nhất của tôn giáo. Mục tiêu của thôn Di 

Đà  chúng  ta  là  giúp  cho  họ  lý  giải  thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc.  Phải  giảng  cho  họ  nghe  rõ  ràng, 

giảng tường tận, nhận biết thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, ngưỡng vọng thế giới Cực Lạc, ngưỡng mộ thế 

giới Cực Lạc, họ mới chịu niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ.  Cho  nên  ở  ngay  trong  hoàn  cảnh  này,  mười 

phương tất cả chư Phật thế giới đều giới thiệu cho họ, 

để cho họ có sự so sánh. 

Cho  nên  giáo  dục  tôn  giáo  rất  là  quan  trọng. 

Như Viện Dưỡng Lão của KiTo giáo, bạn cũng phải 

giúp  đỡ  những  người  già  này  chân  thật  đến  được 

thiên  đường.  Nếu  họ  không  thể  đến  được  thiên 

đường, bạn thành lập Viện Dưỡng Lão này sẽ không 

có ý nghĩa gì. Cho nên chúng ta chú trọng ở trên tầng 

thứ này, thông thường phối hợp ca vũ, điều tiết tâm 

tình  của  họ,  khiến  cho  đời  sống  của  họ  an  vui,  thế 

nhưng quan trọng nhất vẫn là phải tiếp nhận giáo dục, 

cái  giáo  dục  này  là  giáo  dục  siêu  phàm  nhập  thánh. 

Khi  họ  còn  trẻ  họ  không  học  được,  thì  khi  tuổi  già 

tiếp nhận giáo dục siêu phàm nhập thánh. 

Cho nên “Sở cư quốc độ” là thôn Di Đà. Ngày 

nay mọi người có thể ra tiền ra sức, thành tựu thôn Di 

Đà, thành tựu “Sở cư quốc độ” chúng ta. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

giảng đến đây thôi. A Di Đà Phật ! 

186 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 089) 

Lần trước đã giảng đến “Sở cư quốc độ”, “Giáo 

thọ  danh  tự”34.  Ở  trong  đây  có  người,  có  pháp.  Tên 

tuổi của người, chính là ngày nay chúng ta gọi là Tây 

Phương Tam Thánh: A Di Đà Phật, Quán Thế Âm Bồ 

Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát, đây là chỉ người. Pháp đích 

chỉ Tịnh Độ ba kinh, “Kinh Vô Lượng Thọ”, “Quán 

Vô Lượng Thọ Kinh”, “Phật Thuyết A Di Đà Kinh”. 

Ở Trung Quốc tổ sư đại đức đời sau, lại đem “Hạnh 

Nguyện Phẩm” của Phổ hiền Bồ Tát, cùng “Đại Thế 

Chí Bồ Tát niệm Phật Viên Thông Chương”, hai loại 

này, để vào phía sau ba kinh, chính là hiện tại chúng 

ta  đều  biết  rõ  là  Tịnh  Độ  5  kinh,  sau  lại  thêm  vào 

“Vãng sanh luận” của Bồ Tát Thiên Thân (đây là báo 

cáo tâm đắc tu học Tịnh Độ của Bồ Tát Thiên Thân, 

không  luận  là  lý  luận,  phương  pháp,  cảnh  giới,  đều 

rất đáng được chúng ta làm tham khảo), đây là toàn 

bộ  kinh  điển  Tịnh  Tông  hiện  tại,  “Năm  kinh  một 

luận”. 

Nguyện  của  Pháp  Tạng  Tỳ  Kheo  không  thể 

nghĩ  bàn,  quốc  độ  là  thế  giới  Cực  Lạc,  vào  hiện  tại 

chúng ta là thôn Di Đà. Chúng ta phải đem khái niệm 

của  thôn  Di  Đà  hoằng  dương  đến  toàn  thế  giới.  Từ 

thôn Di Đà tiếp dẫn thông vãng thế giới Tây Phương 

Cực Lạc. Cho nên  “Quốc độ, giáo thọ danh tự, giai 

 văn  thập  phương”  35.  Đây  là  nguyện  vọng  của  Pháp 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Tạng “Nguyện phổ văn”. 

Ở trong phán khoa nói rất rõ ràng “Chánh báo 

diệu”, “Y báo diệu”, “Danh hiệu diệu”. Ý nghĩa của 

diệu rất sâu, chân thật là diệu đến không thể nghĩ bàn. 

Nếu  như  không  thể  thâm  nhập  kinh  tạng,  thâm  giải 

nghĩa  thú  thì  không  thể  nào  biết  được  ba  chỗ  diệu 

này. 

Ba thân của A Di Đà Phật, pháp thân, báo thân, 

ứng hóa thân, không chỉ là “Giai văn thập phương”, 

thực  tế  là  biến  chiếu  mười  phương,  không  nơi  nào 

chỗ  nào  không  có,  đây  là  chánh  báo  diệu;  “Sở  cư 

quốc độ” là thế giới  Cực Lạc. Cái  thế  giới  Thế giới 

Cực Lạc này liền nhiếp thọ mười phương ba đời, tất 

cả  thế  giới  chư  Phật.  Đây  là  Thế  Tôn  ở  ngay  trong 

Phật  pháp,  vì  chúng  ta  giới  thiệu  mười  phương  cõi 

nước chư Phật, chỉ riêng có Di Đà Tịnh Độ thù thắng, 

không thể thấy được cõi nào như vậy. Mười phương 

thế  giới  tất  cả  chúng  sanh,  dựa  vào  cái  gì  để  vãng 

sanh  thế  giới  Cực  Lạc?  Chỉ  nhờ  vào  câu  Phật  hiệu 

này. 

Đại  đức  xưa  vì  chúng  ta  giảng  dạy,  trong  48 

nguyện,  nguyện  nào  là  thù  thắng  nhất?  Cổ  đức  đều 

khẳng định nguyện thứ 18. Nguyện thứ 18 là nói cái 

gì? Công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn, khi lâm 

chung một niệm, mười niệm đều được vãng sanh. Do 

đó ở Nhật Bản có “Bổn nguyện niệm Phật”, ý nghĩa 

188 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không sai. Nhưng có thể vãng sanh hay không? Tôi 

thấy  chưa  chắc.  Do  nguyên  nhân  gì?  Họ  không  hề 

tương ưng với bổn nguyện của Phật  A Di Đà  mà là 

tâm lý may mắn, đầu cơ, thủ đoạn. Các vị đều muốn 

rất  dụng  công  tu  hành,  họ  không  cần  tu  hành,  họ  là 

bổn nguyện niệm Phật, cũng không cần phải ăn chay, 

cũng  không  cần  trì  giới,  cái  gì  cũng  không  cần,  chỉ 

cần nắm lấy cái nguyện này tương lai liền được vãng 

sanh,  tạo  thành  hiểu  lầm  rất  lớn.  Hiểu  lầm  gì?  Lâm 

chung  một  niệm  mười  niệm  là  loại  người  nào  vậy? 

Ngay  trong  một  đời  đều  không  gặp  được  pháp  môn 

Tịnh Độ, khi lâm chung mới nghe được thiện tri thức 

khuyên dạy, họ bỗng chốc liền tỉnh ngộ ra, vậy mới 

được, là loại người đó, chân thật gọi quay đầu là bờ, 

cho dù cả đời tạo tác ác nghiệp. 

Vào  thời  xưa,  vào  thời  nhà  Đường,  Trương 

Thiện  Hòa  là  một  thí  dụ  rất  tốt.  Chúng  ta  phải  nên 

biết, ông là một  đồ tể, giết bò để sống, đến khi  lâm 

chung,  xem  thấy  rất  nhiều  người  đầu  bò  đến  để  đòi 

mạng  ông  ấy.  Vào  lúc  này  rất  may  thần  trí  ông  rõ 

ràng, ông không mê hoặc, ông ấy liền kêu lên “Cứu 

mạng”. Gặp được duyên tốt, ngay khi kêu cứu mạng, 

liền  có  một  người  xuất  gia  đi  ngang  qua  từ  nơi  cửa 

của  ông  nghe  được,  nghe  được  bên  trong  kêu  “Cứu 

mạng”. Người xuất gia này vào bên trong xem thử đã 

xảy ra việc gì? Trương Thiện Hòa nói với ông, có rất 

nhiều  người  đầu  bò  đến  đòi  mạng  ông.  Người  xuất 

gia này đốt một bó hương đưa cho ông, bảo ông lớn 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







tiếng niệm A Di Đà Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Ông liền 

làm theo, niệm được  mấy danh hiệu, ông nói không 

thấy  người  đầu  bò  nữa,  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  dẫn 

ông,  liền  đi  vãng  sanh.  Người  này  nhiều  đời  nhiều 

kiếp thiện căn phước đức nhân duyên, ngay trong một 

sát na chín muồi, vậy mới có khả năng. Bạn thử nghĩ 

xem khi bạn lâm chung có thể gặp được cơ hội này 

hay  không?  Nếu  như  không  gặp  được  thì  bạn  vẫn 

phải đọa ba đường. 

Cho  nên  các  vị  đồng  tu  phải  nên  biết,  “Bổn 

 nguyện  niệm  Phật”   cái  lý  luận  này  có  thể  nói  được 

thông, nhưng trên thực tế quá khó, đó là giữ lấy tâm 

lý may mắn, “Nhân không chánh thì quả không tròn 

đầy”.    

Nếu như là một phương pháp tu học rất tốt thì 

từ khi Phật pháp truyền đến Trung Quốc đã 2000 năm 

nay,  các  tổ  sư  đại  đức  nhiều  đời  sớm  đã  dạy  cho 

chúng ta rồi, làm sao có thể đợi đến sau khi Phật pháp 

truyền  đến  Nhật  Bản,  người  Nhật  Bản  phát  hiện  lại 

truyền ngược trở lại, làm gì  có  cái đạo lý này? Cho 

nên  chúng  ta  phải  tường  tận,  nhất  định  phải  “Trung 

thực niệm Phật”, đặc biệt ở vào thời đại này, cái thời 

đại  này  khổ  nạn  quá  nhiều,  là  một  thời  đại  khác 

thường, cũng là một thời đại rất không bình thường, 

tất cả chúng sanh tâm lý không bình thường, đời sống 

không bình thường, hành vi không bình thường. Vậy 

chúng ta  phải  dùng  một  pháp  môn  như  thế  nào  mới 

190 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có  thể  độ  được?  Cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  thị  hiện  ở  nhân 

gian, chính là bởi vì sự việc này mà đến, cho chúng ta 

một bổn hội tập “Kinh Vô Lượng Thọ” tốt nhất. Bạn 

cần  phải  y  theo  bổn  kinh  sách  này,  phải  thâm  giải 

nghĩa thú, phải y giáo phụng hành, thì chúng ta ngay 

một đời này mới có thể được độ. 

Chỗ này ổn định hơn nhiều so với “Bổn nguyện 

niệm Phật”, đáng tin hơn nhiều. Các đồng tu cần phải 

ghi  nhớ,  vạn  nhất  không  nên  ham  thích  tiện  lợi, 

không  có  thứ  nào  có  thể  tiện  lợi  hơn.  Nếu  như  một 

loại tâm lý may mắn đầu cơ thủ xảo, thì cái loại tâm 

này chính là vọng tâm, làm sao có thể được sanh Tịnh 

Độ?  Bạn  thử  tưởng  tượng  xem,  trong  kinh  Phật  nói 

với  chúng  ta,  phàm  hễ  là  người  vãng  sanh  đến  thế 

giới Tây Phương Cực Lạc đều là những người “Chư 

thiện thượng nhân”. Vậy mà chúng ta không chịu tu 

thiện, vẫn còn muốn tạo ác, đến khi lâm chung, nắm 

lấy một câu Phật hiệu này vẫn có thể vãng sanh, làm 

gì có việc dễ dàng đến như vậy? Tịnh tông tuy là nói 

“Đới nghiệp  vãng sanh”, nhưng tổ sư đại  đức giảng 

nói  rất  tường  tận  cho  chúng  ta  nghe  “Chỉ  mang 

nghiệp cũ, không mang nghiệp mới”. 

 Cái gì là nghiệp cũ? 

Trước  khi  nghe  được  Phật  pháp,  bạn  tạo  ra 

nghiệp,  hoặc  giả  là  trước  khi  chưa  chân  thật  nhận 

thức  được  đối  với  Phật  pháp,  bạn  tạo  ra  nghiệp,  cái 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







nghiệp  này  có  thể mang,  còn  không thể  nói  hiện  tại 

bạn  một  mặt  học  Phật  (là  một  mặt  niệm  Phật),  một 

mặt  tạo  nghiệp,  đều  có  thể  mang  đi.  Bạn  đi  tra  hết 

kinh  luận, Phật  không hề có cách nói  này, tổ sư đại 

đức không có cách nói này. Vạn nhất không nên hiểu 

lầm,  khi  vừa  hiểu  lầm  thì  thật  là  tai  hại.  Vô  lượng 

kiếp  đến  nay  một  cơ  hội  hi  hữu  khó  gặp,  hiện  tại 

chúng ta gặp được rồi, nhưng do bởi hiểu lầm này để 

cho  cơ  hội  này  bị  lỡ  qua,  bạn  nói  xem  có  đáng  tiếc 

không. 

Sáng sớm hôm nay tôi khuyến khích các đồng 

tu,  nhất  định  phải  chân  thật  phát  tâm  y  giáo  phụng 

hành. Tổ sư đại đức xưa nay dạy chúng ta, TRÌ GIỚI 

NIỆM PHẬT, vãng sanh mới nắm được phần. Phật ở 

trong kinh này rất là xem trọng đối với trì giới niệm 

Phật. Bạn xem từ phẩm 32 đến phẩm 37, văn tự nhiều 

đến  như  vậy  đều  dạy  chúng  ta  trì  giới  niệm  Phật. 

Phẩm 32 đến phẩm 37, nội dung chính là nói 5 giới 

10 thiện. Bạn thấy Phật đích thực rất từ bi, đem tiêu 

chuẩn tu học của chúng ta giáng xuống đến mức thấp 

nhất,  5  giới  10  thiện.  Còn  như  5  giới  10  thiện  đều 

không  thể  thọ  trì,  thì  các  vị  phải  nên  biết,  đời  sau 

trong  sáu  cõi  muốn  có  lại  được  thân  người  cũng 

không có được, vậy thì bạn làm sao có thể đến được 

thế giới Tây Phương Cực Lạc để làm Phật, làm gì có 

cái đạo lý này? 

 Năm giới mười thiện tại sao không làm được? 

192 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Việc thứ nhất là chính mình từ vô thỉ kiếp đến 

nay  phiền  não  tập  khí  quá  nặng,  bạn  phải  giác  ngộ, 

phải  đem  những  phiền  não  tập  khí  này  bỏ  hết.  Đến 

Niệm  Phật  Đường  niệm  Phật,  mỗi  niệm  phải  hoán 

tỉnh  tự  tánh,  mỗi  niệm  phải  cầu  A  Di  Đà  Phật  chư 

Phật Như Lai gia trì, giúp chúng ta thức tỉnh từ trong 

tập khí phiền não, đưa ra một quyết tâm, lập đại chí, 

từ  nay  về  sau  vĩnh  ly  phiền  não,  bạn  phải  thật  làm, 

trong thuận cảnh không khởi tâm tham, trong nghịch 

cảnh không khởi sân hận, sáu căn tiếp xúc với cảnh 

giới sáu trần, rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. 

Cái cảnh giới này như thế nào vậy? Phật ở trên “Kinh 

Kim  Cang”  nói  với  chúng  ta,  “Phàm  sở  hữu  tướng 

 giai thị hư vọng”. Bài kệ sau cùng trong “Kinh Kim 

Cang”,  chúng  ta  là  người  Tịnh  Độ  cũng  không  thể 

nào bỏ qua, phải thường hay nhớ lấy “Nhất thiết hữu 

vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh,  như  lộ  diệc  như 

điện, ưng tác như thị quán”36, thì bạn mới có thể hàng 

phục  được  phiền  não.  Còn  nếu  như  tùy  thuận  phiền 

não,  chính  là  tùy  thuận  ba  đường  ác,  chính  là  tùy 

thuận luân hồi, vậy thì được hay sao? 

Tùy thuận giáo huấn của Phật liền có thể vãng 

sanh  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Cái  cơ  hội  này 

không  dễ  gì  gặp  được.  Cư  Sĩ  Bàng  Tế  Thanh  nói 

 “Nhân  duyên  hi  hữu  khó  gặp  từ  vô  lượng  kiếp  đến 

 nay” . Vậy mà chúng ta rất may mắn ngay trong đời 

này  gặp  được,  gặp  được  nếu  không  thể  nắm  lấy, 

chẳng phải là luống qua hay sao? Sau khi luống qua, 

193 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







lần sau gặp lại được thì phải đến vô lượng kiếp sau. 

Chỗ  này  nói  rõ  cái  cơ  hội  này  rất  là  khó  được,  gặp 

được  cái  cơ  duyên  này  thì  chính  là  vĩnh  thoát  luân 

hồi, ngay trong một đời này có thể cơ hội viên mãn 

Bồ Đề. Bạn nói xem cơ hội này đến nơi đâu mà tìm? 

Thật là hi hữu! 

 Vậy tại vì sao bạn có thể thoái tâm? Tại vì sao bạn có 

 thể đọa lạc? 

Vì bạn không nhận biết rõ ràng đối với cái cơ 

duyên  này,  cho  rằng  loại  cơ  duyên  này  là  rất  bình 

thường, không gì hiếm lạ, bạn không biết trân trọng, 

lỗi chính ngay chỗ này. 

Nhân tố thứ hai, là do cảnh giới bên ngoài mê 

hoặc. Sức mê hoặc của nó quá to lớn, so với thời xưa 

nhiều  hơn  đến  gấp  trăm  ngàn  lần.  Chúng  ta  có  sức 

mạnh gì có thể kháng cự lại với những mê hoặc này? 

Đại  đức  xưa  ở  vào  xã  hội  ngày  trước  thuần  phác, 

thậm chí đến vào thời đại của Thích Ca Mâu Ni Phật, 

Phật  ở  trên  kinh  giáo  dạy  bảo  người  tu  hành  phải 

chọn lấy một hoàn cảnh thanh tịnh, “Xa lánh ồn náo”, 

phải cách xa những nơi náo nhiệt, nhà Phật gọi là  “Ở 

 nơi A Lan Nhã” . A Lan Nhã là ý gì vậy? Nơi không 

có ồn náo xen tạp, gọi là A Lan Nhã. Vào thời xưa, ở 

trong nông thôn, làm ruộng đều phải nhờ vào sức trâu 

để giúp đỡ, âm thanh của trâu kêu rất to, nhưng nơi 

người tu hành cư ngụ, ở nông thôn mà tiếng trâu kêu 

194 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cũng  không  nghe  được.  Lấy  cái  này  để  làm  tiêu 

chuẩn, cho nên bạn thấy Phật giáo truyền đến Trung 

Quốc (đây là việc sau khi Phật diệt độ đến 1.000 năm, 

thánh giáo mới truyền đến Trung Quốc), những thiện 

tri thức Trung Quốc cổ đại, các tổ sư đại đức này, họ 

đã  xây  dựng  đạo  tràng  tự  miếu  am  đường,  đều  là  ở 

trong sơn lâm, cự ly cách nông thôn gần nhất, chí ít 

cũng phải có đến ba dặm đường, đạo tràng lớn, đều là 

xây  dựng  ở  trong  núi  sâu,  đạo  lý  gì  vậy?  Tận  khả 

năng né tránh các loại mê hoặc của xã hội, để phàm 

phu chúng ta có thể giữ được tâm thanh tịnh lâu dài, 

đạo lý chính ngay chỗ này. 

Hiện tại thì khó, thông tin phát triển, giao thông 

thuận  tiện,  gần  như  không  còn  cách  nào  tránh  khỏi 

hoàn cảnh mê hoặc. Chúng ta phải  nên làm như  thế 

nào, làm thế nào có thể giữ gìn chính mình? Chúng ta 

chính  mình  ngay  một  đời  này  có  thể  thành  tựu  hay 

không? Then chốt chính ngay chỗ này. Nhất là hiện 

tại vi tính rất phát triển, các đồng tu tại gia, rất nhiều 

gia đình hiện tại đều có vi tính. Tương lai một thế kỷ 

vi  tính  là  nhu  cầu  thiết  yếu  trong  đời  sống  của  mỗi 

một người, bạn còn có thể mang theo bên mình, mỗi 

giờ  mỗi  lúc  đều  ở  bên  cạnh  bạn.  Vi  tính  nó  có  thể 

hiển hiện cho bạn toàn thể cả thảy tin tức trên thế giới 

đều ở trong đó. Nội dung của những tin tức này, mê 

hoặc  bạn,  đại  khái  chiếm  99.9%,  để  bạn  xem  thấy 

sanh  “Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn”.  Vậy  liệu  vi  tính  có 

phải  là  thứ  tốt?  Tôi  thấy  không  phải  là  thứ  tốt,  tôi 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thấy vi tính là yêu ma quỷ quái, vậy mà bạn còn phải 

kết giao bạn bè với nó, bạn mỗi giờ mỗi phút không 

rời xa nó, không luận là đến nơi nào, chỉ cần bạn mở 

ra thì bạn liền bị mê hoặc, bạn nói xem có phiền não 

hay không? Ngày nay chúng ta giảng kinh  như vậy, 

chút  tin tức này cũng để ở trên vi  tính, đó là không 

chấm  không  không  không  chấm  một  phần  trăm 

(0,0001%), thật là quá ít. Thế nhưng cũng có những 

người  có  thiện  căn,  thỉnh  thoảng  phát  hiện  ra,  gặp 

được, họ phải có thiện căn, cái điểm nhỏ này cũng có 

thể  giúp  cho  họ,  giúp  cho  họ  giác  ngộ,  giúp  cho  họ 

quay đầu. 

Các  vị  phải  nên  biết,  thế  gian  ngày  nay  có  tai 

nạn  lớn,  nếu  bạn  muốn  hỏi  tai  nạn  đến  từ  chỗ  nào? 

Đương  nhiên,  tai  nạn  là  tất  cả  chúng  sanh  tạo  ác 

nghiệp đã tích lũy từ vô lượng kiếp mà ra, tích lũy là 

nhân,  nhân  nếu  không  gặp  được  duyên,  không  thể 

hiện được quả báo. Vậy chúng ta muốn hỏi, duyên là 

gì vậy? Duyên là truyền hình, vi tính, là ác duyên. 

Vừa rồi có một cư sĩ ôm một đứa bé đến thăm 

tôi, đứa bé vẫn còn rất nhỏ, ông hỏi tôi, làm thế nào 

có thể làm cho trẻ nhỏ minh tâm kiến tánh? Vậy thì 

quá khó, nếu bạn biết được trẻ nhỏ hiện tại, chúng chỉ 

cần mở truyền hình ra, chúng tự mình biết mở, ngày 

ngày xem tiết mục của truyền hình, hai ba tuổi liền bị 

những  tiết  mục  trong  truyền  hình,  ô  nhiễm  rồi,  thì 

chúng làm sao có thể khai ngộ được? 

196 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hiện  tại  rất  nhiều  cha  mẹ  trong  gia  đình,  tôi 

thường hay gặp, rất là cảm thán, con cái không nghe 

lời  cha  mẹ,  học  trò  không  nghe  lời  thầy.  Tại  vì  sao 

ngày trước con cái nghe lời cha mẹ, học trò nghe lời 

thầy cô giáo? Tại vì sao hiện tại không nghe? Đều là 

bị truyền hình dạy hư, cơ hội chúng tiếp xúc giáo dục 

của truyền hình, vượt qua giáo dục của cha mẹ. Tiết 

mục trong truyền hình diễn ra là cái gì? Yêu ma quỷ 

quái, chúng ta phải tìm ra những nhân tố này. Các vị 

hiện  tại  ở  trong  gia  đình,  trong  nhà  bạn  không  có 

truyền  hình  có  được  không?  Bạn  không  có  truyền 

hình, trẻ con của bạn liền chạy sang nhà hàng xóm, 

chạy đến nhà khác để xem, liền đi ra ngoài rồi, không 

còn ở nhà, bạn nói xem việc này có phiền phức hay 

không? 

Cho  nên  có  mấy  người  chân  thật  giác  ngộ? 

Người chân thật biết quay đầu, người chân thật có thể 

khống  chế  được  phiền  não  tập  khí  của  chính  mình? 

Loại người này hiếm có, loại người này vào ngày nay 

mà nói, đó chính là người tái sanh, không phải người 

phàm,  họ  chân  thật  là  đến  để  cứu  độ  thế  gian  kiếp 

nạn, chính họ thì nhất định y theo Phật pháp tu học, 

nhất định y theo “Kinh Vô Lượng Thọ”. 

Đây không phải chúng ta riêng khen “Kinh Vô 

Lượng Thọ”, cảnh giới trong các kinh luận khác đều 

quá cao, mức độ yêu cầu quá cao, người hiện tại đích 

thực không làm được. “Kinh Vô Lượng Thọ” mức độ 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







yêu cầu chúng ta thì rất thấp, không có đâu thấp hơn 

so  với  đây,  bạn  xem  trên  hành  trì  chỉ  cần  yêu  cầu 

chúng  ta  5  giới  10  thiện,  đạt  đến  mứt  độ  thấp  nhất, 

trung  thực  niệm  Phật.  Bổn  kinh  ba  bậc  vãng  sanh, 

một  câu  quan  trọng  nhất:   “Phát  bồ  đề  tâm,  nhất 

hướng chuyên niệm, A Di Đà Phật”.   

Cái gì gọi là phát tâm bồ đề? Chúng ta khởi tâm 

động niệm, đều có thể tương ưng với giáo huấn của 

kinh này, cái tâm này chính là tâm vô thượng bồ đề. 

Ở trên kinh Phật dạy chúng ta làm thế nào, thì chúng 

ta làm như thế đó, chúng ta trung thực thành thật mà 

làm,  dạy  chúng  ta  không  được  làm,  chúng  ta  quyết 

định không phạm cái lỗi lầm này. Đây gọi là y giáo 

phụng hành, đây gọi là phát tâm bồ đề. 

Cho nên tâm bồ đề ở quyển kinh này giảng rất 

là cụ thể, là tất cả chúng sanh ở vào thời đại này của 

chúng  ta,  người  người  đều  có  thể  tiếp  nhận,  đều  có 

thể làm đến được. A Di Đà Phật vì chúng ta làm tăng 

thượng duyên, mười phương tất cả chư Phật Như Lai, 

cũng  vì  chúng  ta  làm  tăng  thượng  duyên,  không  có 

một vị Phật nào không khuyên người niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ. Niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thân cận 

A Di Đà Phật, là nguyện vọng của mười phương tất 

cả chư Phật Như lai. Chúng ta xem thấy trong quyển 

kinh  này  (trong  tiểu  bổn  “Kinh  Di  Đà”  nói  càng  rõ 

ràng  hơn),  cái  đoạn  này  là  “Nguyện  phổ  văn”.  Phía 

sau  câu  này,  A  Di  Đà  Phật  bình  đẳng  phổ  biến  tiếp 

198 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thọ tất cả chúng sanh. 

CHÁNH  KINH:  “Chư  thiên  nhân  dân  cập  quyên 

nhuyễn loại” 

 [Dịch  nghĩa:  Chư  thiên,  nhân  dân  và  các  loài  bay, 

 bò, các loài ngọ nguậy, bay lượn, bò trườn] 

Câu này viên mãn đầy đủ bao gồm chúng sanh 

sáu  cõi.  Trong  chúng  sanh  sáu  cõi,  các  vị  đồng  tu 

nhất  định  phải  ghi  nhớ,  không  bao  gồm  cõi  trời  Vô 

sắc  giới.  Vì  sao  vậy?  Vì  trong  cõi  trời  Vô  sắc  giới 

không có Phật nói pháp. Nhà Phật thường nói “Tam 

đồ,  Bát  nạn”,  thì  trời  Vô  sắc  giới  là  điều  thứ  nhất 

trong tám nạn (trời Trường thọ). Ở đây không có Phật 

Bồ  Tát  ứng  hóa  đến,  thọ  mạng  của  họ  tuy  là  dài, 

nhưng không nghe được Phật pháp, thọ mạng đến rồi, 

họ  vẫn  là  phải  tiếp  tục  đọa  vào  sáu  cõi  luân  hồi. 

Chúng ta không thể không biết việc này. Cho nên chư 

Phật Bồ Tát ứng hóa từ chỗ nào? Từ nơi trời Tứ thiền 

trở xuống đến địa ngục A Tỳ, đó là từ  trời Sắc giới 

đến trời Dục giới. Trong sáu cõi này, đều có chư Phật 

Bồ Tát thường ứng hiện ở trong đó. 

Hai câu phía sau này cừ khôi, xem thấy hai câu 

này mới biết được Tịnh Độ siêu thắng, mười phương 

cõi nước chư Phật đều không thể so sánh. 

CHÁNH KINH: “Lai sanh ngã quốc, tất tác Bồ Tát” 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 [Dịch nghĩa: Hễ sanh về nước con đều là Bồ Tát] 

Chúng ta ở đề kinh đã giới thiệu qua với các vị, 

kinh này là dạy chúng ta bình đẳng thành Phật. A Di 

Đà  Phật  truyền  thọ  cho  chúng  ta  là  pháp  môn  bình 

đẳng, đều là niệm A Di Đà Phật để vãng sanh, Bồ Tát 

cũng là niệm A Di Đà Phật để vãng sanh, phàm phu 

cũng là niệm A Di Đà Phật để vãng sanh, thiên nhân 

là  niệm  A  Di  Đà  Phật  vãng  sanh,  chúng  sanh  ba 

đường ác cũng là niệm A Di Đà Phật để vãng sanh. 

Mỗi  người  thiện  ác  nghiệp  tập  không  như  nhau, 

nhưng niệm A Di Đà Phật không hề khác nhau, cho 

nên sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, được quả 

báo cũng là bình đẳng, việc này không thể nghĩ bàn. 

“Tất tác Bồ Tát”: “Tất” là hoàn toàn, thảy đều 

có  hết,  không  hề  có  ngoại  lệ.  Chỉ  cần  bạn  sanh  đến 

thế giới Tây Phương Cực Lạc, hạ hạ phẩm vãng sanh 

cũng  là  Bồ  Tát,  vãng  sanh  biên  địa  cũng  là  Bồ  Tát. 

“Tất tác Bồ Tát”, ở chỗ này Ngài không có nói, vãng 

sanh biên địa là ngoại lệ, không có nói. 

 Làm Bồ Tát gì vậy? 

Phía  sau  chúng  ta  một  niệm,  càng  niệm  càng 

thù thắng, càng nghe càng không thể nghĩ bàn, “Giai 

tác A Duy Việt Chí Bồ Tát”37, không phải là Bồ Tát 

phổ thông,  Bồ  Tát  phổ thông  không  hiếm  lạ,  còn  A 

Duy Việt Chí Bồ Tát là gì? A Duy Việt Chí là tiếng 

200 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phạn, ý nghĩa của nó là “Không thoái chuyển”. 

Phật ở trong Đại kinh nói với chúng ta, Bồ Tát 

Thất  Địa  vẫn  thoái  chuyển,  Bát  Địa  thì  không  thoái 

chuyển. Hay nói cách khác A Duy Việt Chí là Bồ Tát 

Bát  Địa.  Chúng  ta  là  phàm  phu,  phiền  não  tập  khí 

chưa đoạn, chỉ cần trí tuệ của bạn, sức định của bạn, 

câu Phật hiệu của bạn chân thật có sức mạnh, làm cho 

phiền  não  tập  khí  vọng  tưởng  của  bạn  bị  đè  xuống. 

Cách  hàng  phục  thế  nào?  Chúng  ta  gọi  là  biết  niệm 

Phật, ngay khi tâm phiền não của bạn mới vừa động, 

phải mau niệm “A Di Đà Phật”, chuyển đổi tâm niệm 

của  ta  lại,  con  người  này  gọi  là  biết  niệm  Phật,  con 

người  này  là  biết  dụng  công.  Bạn  gặp  được  người 

thiện,  thuận  cảnh,  trong  lòng  khởi  lên  cái  tâm  tham 

ái,  “A  Di  Đà  Phật”  đánh  bạt  đi  cái  tâm  tham  ái  đó, 

phải mau niệm Phật, niệm hết đi phiền não, đây gọi là 

công  phu  có  lực,  phiền  não  không  khởi  hiện  hành; 

Gặp  được  người  ác,  gặp  phải  nghịch  cảnh,  tâm  sân 

hận sanh khởi lên, cũng phải mau niệm A Di Đà Phật, 

làm  cho  nó  bình  lặng.  Vào  lúc  này  công  phu  niệm 

Phật  có  lực  hay  không  có  lực,  chính  ngay  chỗ  này. 

Nếu  như  vọng  tưởng  tập  khí  của  bạn  rất  nặng,  Phật 

hiệu  không  thể  hàng  phục  được,  thì  lớn  tiếng  niệm, 

nhất định phải hàng phục được nó. Một ngày đến tối, 

đầu năm đến cuối năm đã làm những việc gì? Chính 

là làm những việc này, mỗi giờ mỗi phút chiếu theo, 

chiếu theo phiền não tập khí của chính mình, chỉ cần 

tâm vừa động, vội vàng niệm Phật để hàng phục nó, 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







đó gọi là niệm Phật, đây gọi là công phu. Tất cả thời, 

tất cả nơi, trong tất cả nghịch duyên, luôn là giữ gìn 

tâm địa của chính mình thanh tịnh bình đẳng. 

Tâm  thanh  tịnh  bình  đẳng  sanh  trí  tuệ,  trí  tuệ 

sanh khởi rồi thì bạn liền sẽ nhìn thấu thế giới, cái thế 

giới này nghiệp nhân quả báo hình sắc rõ ràng, lý sự 

tánh tướng, bạn đều rõ ràng, đều tường tận, tường tận 

gọi  là  nhìn  thấu.  Tâm  địa  của  bạn  quyết  định  sẽ 

không  tiêm  nhiễm  nó,  tùy  duyên  mà  không  phan 

duyên, công phu của bạn liền đắc lực.  Công phu có 

lực, liễu sanh tử, ra khỏi ba cõi, vãng sanh mới nắm 

chắc được phần, có như vậy ngay trong đời này bạn 

mới không để lỡ  mất  cơ hội  tốt  để làm A Duy Việt 

Chí Bồ Tát. 

A  Duy  Việt  Chí  Bồ  Tát  không  đơn  giản,  ở 

trong Đại kinh Phật thường nói, thông thường tu học, 

pháp môn này trước tiên phải đoạn kiến tư phiền não. 

Chúng ta nghe nói thật là vô cùng khó, với chúng ta 

mà nói, chân thật là sự việc không thể nào làm được; 

Kiến tư phiền não đoạn rồi, là địa vị gì vậy? Kinh này 

nói  là  Đại  thừa  viên  giáo,  Đại  thừa  viên  giáo  trong 

“Kinh Hoa Nghiêm” đã nói, là kiến tư phiền não thảy 

đều đoạn tận rồi, là Bồ Tát Thất Tín Vị. Bồ Tát trong 

51  giai  đoạn,  bạn  mới  là  Bồ  Tát  cấp  thứ  7;  Trần  sa 

phiền não đoạn tận, bạn mới là Bồ Tát cấp 10; Sau đó 

phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân, 

đó mới là Bồ Tát cấp thứ 11, không tệ là Bồ Tát Sơ 

202 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trụ, có thể gọi là Pháp Thân Đại Sĩ; Từ Sơ địa (chúng 

ta liền biết được, thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, 

30 ngôi thứ), lại từ Sơ địa đến Thất Địa, lại là 7 ngôi 

thứ. Tổng cộng từ Thập tín vị phía trước, 47 vị thứ, 

đến 48 cấp mới gọi là A Duy Việt Chí Bồ Tát. Trên 

kinh  Hoa  Nghiêm  nói  với  chúng  ta,  sau  khi  chứng 

được quả vị  Sơ trụ, để tu đến A Duy  Việt  Chí, thời 

gian  cần  phải  trải  qua  hai  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  Hai  A 

Tăng Kỳ kiếp này: A Tăng Kỳ kiếp thứ nhất tu mãn 

Tam hiền vị (thập Trụ, thập Hạnh, thập Hồi hướng), 

A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ  hai  tu  7  vị  thứ,  từ  Sơ  địa  đến 

Thất  địa.  A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ  ba  Bát  địa,  Cửu  địa, 

Thập  địa  ba  vị  thứ,  bạn  mới  biết  được  là  thật  khó, 

chứng được A Duy Việt Chí thật không dễ. 

Thế  nhưng  pháp  môn  Tịnh  Độ  thì  dễ  dàng, 

pháp môn này gọi là “Khó tin mà dễ hành”, không dễ 

tin tưởng, nhưng nếu bạn chân thật tin tưởng, không  

hoài nghi, rất dễ dàng thành tựu. Thế nhưng nhất định 

phải “Thọ trì đọc tụng, y giáo phụng hành”, bạn mới 

có thể thành tựu. 

Bạn muốn nói tôi niệm Phật, nhưng tâm của tôi, 

hành vi đời sống của tôi trái ngược với kinh giáo, vậy 

thì không thể tin tưởng, ngay đời này bạn không nắm 

được phần vãng sanh. Còn như bạn niệm Phật, khởi 

tâm động niệm, tất cả hành vi của bạn đều tương ưng 

với kinh giáo, cũng chính là nói ta đã nói, ta đã làm, 

trên kinh dạy chúng ta, dạy chúng ta làm như vậy thì 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







chúng ta liền làm theo, dạy chúng ta không nên làm, 

chúng ta nhất định không làm, vậy bạn mới nắm chắc 

được phần vãng sanh. 

Cho  nên  phụng  khuyến  các  vị  cái  cơ  hội  này 

thật  khó  được,  ngay  trong  một  đời  liền  làm  A  Duy 

Việt  Chí  Bồ  Tát.  Đại  đức  xưa  mới  giảng,  trong 

khoảng một  niệm liền siêu việt ba A Tăng Kỳ kiếp. 

Bạn  muốn  nói  pháp  môn  nhanh  chóng,  thì  có  pháp 

môn  nào  có  thể  so  sánh,  thiền  tông  không thể  sánh, 

mật  tông cũng không thể sánh, thiền cùng mật  ngay 

trong  một  đời,  làm  sao  có  thể  đạt  đến  địa  vị  của  A 

Duy Việt  Chí? Thiền tông minh tâm  kiến  tánh, kiến 

tánh thành Phật, cũng chỉ là địa vị của Bồ Tát Sơ trụ 

(bậc thứ 11), chỗ này chúng ta cần phải rõ ràng, phải 

tường tận. 

Có một loại người không thể tiếp nhận, nói thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  đó  là  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật nói ra để an ủi các ông bà cụ, an ủi một số người 

không  tri  thức,  họ  không  thông  minh,  ý  nghĩa  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật họ đều hiểu được. Họ nêu ra 

địa  cầu  là  tròn,  Tây  Phương  ở  chỗ  nào?  Chúng  ta 

ngồi phi cơ hướng về hướng tây mà bay, bay mấy giờ 

thì quay trở. Tây Phương rốt cuộc ở chỗ nào? Có rất 

nhiều vấn đề kỳ lạ cổ quái, chỉ có người thành thật thì 

được độ, chỉ có người chân thật mới có được lợi ích. 

Phật nói Tây Phương, chúng ta liền chiếu theo 

204 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hướng tây, mà quán tưởng, mà tu học, thực tế mà nói 

Phật  giáo hóa chúng sanh (bao gồm pháp môn Tịnh 

Độ)  không  có  pháp  nào  không  phải  là  phương  tiện. 

Cái pháp môn này, đặc biệt được tất cả chư Phật Như 

Lai  quan  tâm,  đến  khi  lâm  chung  quyết  định  không 

hoài nghi Tây Phương ở chỗ nào? Vừa hoài nghi cho 

dù vãng sanh cũng là rơi vào ở Biên địa nghi thành, 

nhất  định  không  hoài  nghi.  Tây  phương  ở  chỗ  nào 

không  hề  gì,  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn,  bạn  hà  tất 

phải tìm phương hướng. Chúng ta đi đến một nơi xa 

lạ,  người  ta  lái  xe  đến  tiếp  ta,  chúng  ta  tuyệt  đối 

không  cần  hỏi,  đi  qua  con  đường  nào,  ở  phương 

hướng nào, căn bản không hỏi, ngồi trên xe của họ thì 

sẽ  đến.  Cái  pháp  môn  này,  khi  lâm  chung  A  Di  Đà 

Phật  đến  tiếp  dẫn,  cho  nên  bạn  không  cần  phải  hỏi 

phương hướng, đi với A Di Đà Phật, chốc lát thì liền 

đến. 

Phật nói Tây Phương, là bảo cái tâm của ta, cái 

tâm phàm phu luôn phải an trụ ở một phương hướng, 

an  trụ  một  mục  tiêu.  Nếu  không  mà  nói,  họ  sẽ  cảm 

thấy  không  có  chỗ  nương  tựa,  quá  trống  rỗng,  cho 

nên Phật nói ra phương hướng này. Người xưa cũng 

có nói, cái Tây phương này không phải là hướng tây 

của  địa  cầu  của  chúng  ta,  mà  là  hướng  tây  của  thế 

giới  Ta  Bà  của  chúng  ta.  Cách  nói  này  cũng  phải 

chọn lựa, hướng tây của thế giới Ta Bà. Pháp vận của 

Thích Ca Mâu Ni Phật mười hai ngàn năm, mười hai 

ngàn  năm  đại  thế  giới  vẫn  đang  động,  cũng  đang 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







xoay  chuyển,  thế  nhưng  góc  độ  xoay  chuyển  rất  ít, 

phương  hướng  tuyệt  đối  không  có  thay  đổi,  không 

cần nói quá lớn, nói đến hệ ngân hà, hướng tây của hệ 

ngân  hà,  ba  ngàn  năm  trước,  ba  ngàn  năm  sau  hôm 

nay  vẫn  là  phương  hướng  đó,  không  hề  có  thay  đổi 

lớn,  di  động  của  nó  một  độ  hai  độ  mà  thôi.  Nên 

hướng  tây  là  nói  thế  giới  Ta  Bà,  không  phải  nói 

hướng tây của địa cầu. 

Cho  nên  chúng  ta  quyết  định  không  nên  hoài 

nghi,  hoài  nghi  là  nghiệp  chướng  tập  khí  sâu  nặng 

của  chính  chúng  ta,  phải  nên  trân  trọng  cái  cơ  hội 

này, tin tưởng sâu sắc Phật  không vọng ngữ, y theo 

lời  nói  của  Phật  mà  làm,  chúng  ta  nhất  định  được 

điều tốt. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ 

học đến đây thôi. ADI ĐÀ PHẬT! 


****** 

 









206 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 090) 

 

CHÁNH KINH: “Ngã lập thị nguyện, đô thắng vô số 

chư Phật quốc giả, ninh khả đắc phủ?” 

 [Dịch  nghĩa:  Nguyện  con  lập  đây  (“Cõi  nước  của 

 con)  thù  thắng  hơn  vô  số  nước  của  chư  Phật”  có 

 thể đạt được hay chăng? ] 

Câu nói này chúng ta nhất định không nên xem 

thường.  Ban  đầu  khi  tôi  đọc  đến  câu  kinh  này,  cảm 

thấy rất kinh ngạc, đối với tôi mà nói bị chấn động rất 

lớn. 

Tôi học Phật xem bộ kinh đầu tiên là “Lục Tổ 

Đàn Kinh”, tôi rất là bội phục đối với Lục Tổ, Ngài 

đích thực là khác người, Ngài đến Hoàng Mai đảnh lễ 

Ngũ tổ. Ngũ tổ hỏi Ngài: “Ông đến để làm gì?”, Ngài 

nói: “Con đến để làm Phật”. Câu nói này làm cho tôi 

giựt thót cả người. 

Bạn thấy thông thường chúng ta đến chùa miếu 

lạy Phật, bạn đến để làm gì? Tôi đến cầu thăng quan, 

cầu  phát  tài,  cầu  tiêu  tai  khỏi  nạn.  Trước  giờ  chưa 

từng nghe nói có một người nào, họ muốn đến để làm 

Phật, không hề nghe nói qua, không thấy qua. Không 

nghe nói qua, cho nên lần đó nghe được Lục Tổ, Ngài 

không  giống  như  người  khác,  Ngài  muốn  đến  làm 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Phật.  Vì  sao  chúng  ta  lại  không  biết?  Nhưng  xem 

thấy đoạn kinh văn chỗ này, Lục Tổ lại không bằng 

Ngài,  Lục  Tổ  chỉ  nói  làm  Phật,  Lục  Tổ  không  dám 

nói siêu vượt chư Phật. Còn Ngài nói Ngài muốn làm 

Phật,  mà  còn  siêu  vượt  tất  cả  chư  Phật.  Con  người 

không thể không có nguyện, có nguyện ắt thành, Lục 

Tổ  muốn  làm  Phật,  chân  thật  mãn  cái  nguyện  của 

Ngài,  Ngài  đã  làm  Phật.  Còn  Pháp  Tạng  muốn  làm 

Phật, muốn siêu thắng tất cả chư Phật, Ngài cũng đã 

mãn  nguyện,  Ngài  chân  thật  đã  siêu  vượt,  mười 

phương ba đời tất cả chư Phật, chánh báo không thể 

sánh được với Phật A Di Đà,  y báo cũng không thể 

sánh được với Phật A Di Đà, giáo thọ danh tự cũng 

không thể sánh được với Phật A Di Đà, ba loại trang 

nghiêm  “Đều  siêu  thắng  vô  số  cõi  nước  chư  Phật”, 

Ngài thật đã làm được rồi. Còn ở ngay chỗ này, Ngài 

mới chỉ là phát nguyện. 

Vậy chúng ta muốn hỏi, ngày nay chúng ta tu 

hành tại vì sao thường hay thoái chuyển? Thực tế mà 

nói tại vì sao công lực của chính mình yếu kém đến 

như thế này? Bên ngoài không thể kháng lại mê hoặc, 

bên  trong  không  thể  hàng  phục  phiền  não  tập  khí. 

Nguyên nhân này do đâu? Bạn lập ra cái nguyện quá 

nhỏ, cho nên không khởi được tác dụng. 

Nếu  như  ngày  nay  bạn  lập  ra  cái  nguyện,  bạn 

xuất gia học Phật làm cái gì? Ta muốn độ chúng sanh 

khổ  nạn  thế  gian  này,  bạn  phải  thật  có  cái  nguyện 

208 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



này, thì cái nguyện này sanh ra sức mạnh, nhất định 

trong  thì  có  thể  phục  được  phiền  não,  bên  ngoài  có 

thể kháng cự được mê hoặc. 

Còn nguyện quá nhỏ, tâm nguyện không thiết, 

cái  nguyện  đó  sẽ  bị  dao  động,  gặp  được  cảnh  giới, 

nguyện liền thoái chuyển, vậy làm sao được? 

Chúng  ta  xem  thấy  tổ  sư  đại  đức  chư  Phật  Bồ 

Tát  có những cái nguyện, kiên định không thay đổi, 

vĩnh  viễn  không  thay  đổi,  cho  nên  họ  có  thành  tựu. 

Nguyện chính là họ có phương hướng để nỗ lực, họ 

có mục tiêu để nỗ lực, không đạt đến mục tiêu quyết 

không ngơi nghỉ. Bạn phải phát nguyện giúp đỡ tất cả 

chúng  sanh,  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ,  bạn  phải 

thành tựu học vấn đức hạnh của chính bạn. 

Trong Tứ hoằng thệ nguyện là đoạn phiền não, 

học pháp môn thì bạn nguyện độ chúng sanh mới có 

thể thực hiện. Nếu chỉ riêng có nguyện “Chúng sanh 

vô  biên  thệ  nguyện  độ”,  nhưng  chính  mình  không 

chịu đoạn phiền  não, không chịu học pháp môn, cái 

nguyện đó là không nguyện, không thể nào thực tiễn. 

Đây  chính  là  nói  cái  nguyện  đó  của  bạn  không  tha 

thiết, cái nguyện đó của bạn không thật. Không luận 

tu  học,  không  luận  là  làm  việc,  bạn  vẫn  là  mờ  mịt, 

không có phương hướng, không có mục tiêu, đến sau 

cùng không có thành tựu, không có kết quả. Cho nên 

chúng  ta  xem  thấy  Pháp  Tạng,  Ngài  thị  hiện  ra  cho 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







chúng ta một tấm gương tốt nhất. 

Học  Phật,  ngày  nay  chúng  ta  học  tập  với  ai? 

Học tập với A Di Đà Phật. Ngày nay chúng ta ở nhân 

địa, nhân địa học Pháp Tạng, nhân quả không khác, ở 

nhân địa cũng học với A Di Đà Phật, đó là tổng kết 

đại nguyện của Ngài, sau cũng cầu Phật khai thị cho 

chúng ta. Mời xem kinh văn phía sau: 

CHÁNH  KINH:  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Phật,  tức 

vị  Pháp  Tạng  nhi  thuyết  kinh  ngôn:  Thí  như  đại 

hải nhất nhân đẩu lượng, kinh lịch kiếp số thượng 

khả cùng để. Nhân hữu chí tâm cầu đạo, tinh tấn 

bất chỉ, hội đương khắc quả, hà nguyện bất đắc. 

 [Dịch  nghĩa:  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Phật  liền  vì 

 Pháp Tạng mà nói kinh rằng: “Ví như có kẻ dùng 

 đấu  đong  biển  cả,  trải  qua  bao  kiếp  số  còn  có  thể 

 đến tận đáy; người chí tâm cầu đạo tinh tấn chẳng 

 ngơi ắt đều thành công, nguyện gì chẳng đạt được. ] 

Cái  ý  này  rất  hay,  Phật  chứng  minh  cho  Ngài, 

Phật  chứng  minh  cho  Ngài.  Thực  tế  mà  nói  cũng 

chính là làm chứng minh cho chúng ta. Chúng ta phải 

phát  nguyện.  Chúng  ta  chính  mình  thường  hay  hoài 

nghi nguyện của ta đã phát, ngay trong một đời này ta 

có  thể  làm  được  hay  không?  Bạn  xem  thấy  khai  thị 

của Thế Gian Tự Tại Vương, cũng sanh ra tín tâm đối 

210 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



với chúng ta. Phật trước dùng thí dụ để nói:  

Thứ nhất: “Thí như đại hải nhất nhân đẩu lượng, 

kinh lịch kiếp số thượng khả cùng để” [Ví như có 

kẻ dùng đấu đong biển cả, trải qua bao kiếp số còn có 

thể đến tận đáy] 

Thí dụ như đại hải (biển lớn), một người dùng 

đấu để lường, biển quá lớn, đấu thì quá nhỏ, bạn có 

thể đem nước của biển  lớn lường hết hay không? Ở 

trên  lý  luận  là  có  thể!  “Kinh  lịch  kiếp  số”  (trải  qua 

nhiều kiếp). Bạn thật có tuổi thọ dài đến như vậy, vì 

tuổi thọ của bạn là vô lượng kiếp, bạn ngày ngày đi 

lường, nhất định sẽ có một ngày lường hết nước biển. 

Cái thí dụ này hay, trong thí dụ ám thị chúng ta, phải 

có  nghị  lực,  phải  có  quyết  tâm,  vĩnh  hằng  bất  biến, 

bạn  liền  có  thể  thành  công.  Phía  sau  này  là  “Chánh 

thuyết”. 

Thứ  hai:  “Nhân  hữu  chí  tâm  cầu  đạo” [Người  chí 

tâm cầu đạo] 

Then  chốt  ở  “Chí  tâm”,  chí  tâm  là  chân  tâm, 

không phải vọng tâm. Chân tâm là trí tuệ, vọng tâm là 

tình thức mà ngày nay chúng ta gọi là dùng cảm tình 

để  làm  việc.  Cảm  tình  mà  làm  việc  thì  không  đáng 

tin, cảm tình làm việc quyết định không thể dài lâu. 

Trong  ngạn  ngữ  thường  nói   “Nhân  vô  thiên 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 nhật  hảo,  hoa  vô  bách  nhật  hương”38,  một  người 

ngày  ngày  cùng  nhau,  người  có  ân  ái  hơn,  còn  mỗi 

ngày  cùng  thấy  mặt  nhau,  nhìn  thấy  đến  một  ngàn 

ngày  thì  không  có  gì  tốt  để  nhìn  nữa,  không  muốn 

nhìn,  không  muốn  nhìn  thì  sao?  Muốn  đổi  cái  mới, 

ghét cũ thích mới, tâm liền biến đổi, đó là phàm tình. 

Cho nên thường tình của con người, phàm tình chính 

là như vậy. 

Phật có trí tuệ, Phật thấy được rõ ràng, Phật nói 

với chúng ta những thứ này là gì? Hư tình giả ý, vạn 

nhất không nên nhận là thật. Nhận là thật thì bạn sẽ bị 

lỗ, thì bạn sẽ bị thiệt thòi, bạn biết được thảy đều là 

giả: Họ ưa thích bạn, là giả đó, quyết không phải là 

thật, cho nên đến khi chia tay thì rất dễ dàng, không 

có chút  đau lòng nào, giả đó  mà;  Họ  đến gây phiền 

phức  cho  bạn,  chọc  cho  bạn  sân  si,  là  giả  nên  bạn 

cũng sẽ không bị thiệt thòi, bạn cũng sẽ không khởi 

lên tức giận. “Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng”, 

không có thứ nào là thật. Phật có trí tuệ, bạn phải từ 

chân tâm, chân tâm là vĩnh viễn bất biến. 

Trên “Kinh Lăng Nghiêm” nói “Thường trụ trụ 

chân  tâm”.  Từ  trong  chân  tâm  phát  tâm  muốn  cầu 

đạo, chân tâm sẽ không thay đổi. Cho nên mới: 

Thứ ba: “Tinh tấn bất chỉ” [Tinh tấn chẳng ngơi]  

Tinh tấn không ngừng: “Tinh tấn” hai chữ này 

212 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quan trọng. Trên kinh điển Đại thừa Phật thường nói 

 “Bồ Tát thiện căn, duy nhất tinh tấn” . Thiện căn của 

Bồ  Tát  chỉ  có  một  điều  “tinh  tấn”  này.  Còn  trong 

thiện pháp thế gian chúng ta có ba điều, ba thiện căn, 

đó  là   “Không  tham,  không  sân,  không  si”.  Cho  nên 

các vị phải nên biết, Tham - Sân - Si đoạn rồi, thì bạn 

khởi  tâm  động  niệm  lời  nói  việc  làm  mới  là  thiện 

hạnh, không việc gì không thiện, chỉ cần Tham - Sân 

-  Si  chưa  đoạn,  việc  thiện  của  bạn  làm  đều  không 

đáng tin, chưa hẳn là chân thiện, không có “Tham  - 

Sân - Si”, vậy cái thiện đó mới gọi là chân thiện. Cái 

đạo lý này chỉ có Phật mới có thể nói ra được, người 

phàm  làm  gì  biết  được?  Người  phàm  là  lấy  giả  làm 

thật. Cho nên thiện căn Bồ Tát, chỉ có một điều, tinh 

tấn. 

Chúng  ta  phải  đặc  biệt  chú ý:  “Tinh” là  thuần 

mà  không  tạp,  “Tấn”  là  cầu  tiến  bộ,  phải  tinh  tấn 

không ngừng nghỉ. Không ngừng nghỉ chính là không 

gián đoạn. Pháp môn vô lượng vô biên, tôi trong lúc 

giảng kinh, cũng đã từng nhiều lần đưa ra một thí dụ, 

hy vọng mọi người từ ngay trong thí dụ mà thể hội. 

Vô  lượng  pháp  môn  cũng  giống  như  một  trái 

banh,  bất  cứ  một  điểm  nào  ở  trên  quả  banh  đều  đại 

biểu  cho  vô  lượng pháp  môn,  bất  cứ  một  pháp  môn 

nào, chỉ cần cùng trên mặt quả banh thành thẳng góc, 

bạn  hướng  vào  bên  trong  quả  banh  mà  thâm  nhập, 

bạn nhất định có thể đến được cái tâm của quả banh. 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







Tôi dùng cái này để thí dụ tinh tấn, ngay khi bạn đến 

được cái tâm, đó chính là Đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến  tánh  mà  nhà  Phật  thường  nói.  Cho  nên  bất  cứ 

một pháp môn nào cũng đều được, chỉ cần công phu 

dùng  được  chính  xác,  bạn  quyết  định  có  thể  kiến 

tánh.  Sau  khi  kiến  tánh,  trong  cái  tâm  của  bạn,  bao 

gồm tất cả, ở trên mặt bất cứ một điểm nào, đều cùng 

một cái tâm, chỉ cần bạn nắm lấy được cái tâm, thì tất 

cả pháp có trên mặt banh bạn đều thông đạt hết. 

Đại  đức  xưa  nói  với  chúng  ta,  một  bộ  kinh 

thông, tất cả kinh đều quán thông. Bạn từ bộ kinh này 

mà kiến tánh, bạn từ cái pháp môn này mà kiến tánh, 

bạn từ một câu danh hiệu A Di Đà Phật này mà kiến 

tánh. Thế xuất  thế  gian  bao gồm tất  cả pháp, không 

có pháp nào mà không thông đạt, không nhất định chỉ 

hạn  cuộc  ở  tham  Thiền  mới  có  thể  minh  tâm  kiến 

tánh, mà bất  cứ  pháp nào cũng đều được. Thậm  chí 

ngoài pháp Thích Ca Mâu Ni Phật giảng ra, thế gian 

tất cả pháp cũng được thông đạt hết. 

Vậy  chúng  ta  muốn  hỏi  trong  tất  cả  pháp  thế 

gian, tại vì sao từ trước đến giờ chưa có người minh 

tâm kiến tánh? Góc độ của họ không đúng, họ không 

phải  hướng  vào  vòng  tròn  tâm  mà  nỗ  lực,  lại  thêm 

một  điều  chính  là  công  phu  nỗ  lực  không  đủ,  vẫn 

chưa đạt đến được tâm điểm, nửa đường thì bỏ cuộc, 

họ không chịu làm nữa, vậy thì không thể thành tựu. 

Cái  hiện  tượng  này,  chúng  ta  xem  thấy  ở  trên  kinh 

214 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hoa  Nghiêm,  trên  kinh  Hoa  Nghiêm  chính  là  nói  rõ 

thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp,  không  có  pháp  nào 

không phải do tự tánh biến hiện ra, hay nói cách khác 

không có pháp nào mà không tương ưng với tự tánh. 

Cho nên Phật mới nói với chúng ta tất cả pháp đều đệ 

nhất, không chỉ là nói pháp môn của nhà Phật, không 

có  khác  biệt,  trên  “Kinh  Kim  Cang”  nói  pháp  môn 

bình  đẳng,  không  có  khác  biệt,  Phật  pháp  cùng  thế 

pháp  cũng bình  đẳng,  cũng  không  có khác  biệt,  vấn 

đề chỉ cần góc độ của bạn đúng, phương hướng đúng, 

kiên trì dài lâu, tinh tấn không ngừng, đều sẽ có kết 

quả, đều có thể thành tựu, cái điểm này chúng ta phải 

suy ngẫm. 

Người thế gian cầu học, tu tập, luôn luôn là tâm 

quá gấp, hy vọng may mắn mau thành. Trên cái tâm 

lý  này  liền  phạm  lỗi  lầm  rất  lớn,  người  xưa  thường 

nói “Dục tốc thì bất đạt”. Chăm chỉ nỗ lực một thời 

gian, vẫn chưa có thành tựu, thì liền buông bỏ, lại đi 

tìm  pháp  môn  khác.  Thường  hay  thay  đổi  như  vậy, 

đổi vài lần, đã đến tuổi già rồi, kết quả là một không 

thành được việc nào, một môn cũng không thể thành 

tựu. 

Thế pháp cũng giống như Phật pháp, bạn muốn 

làm ra thành tích, nhất  định là một  môn thâm nhập, 

tinh tấn không ngừng. 

Thứ tư: “Hội đương khắc quả, hà nguyện bất đắc” 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







[Ắt đều thành công, nguyện gì chẳng đạt được] 

Câu nói này của Phật, không chỉ là an ủi, cũng 

là khích lệ họ, bạn nhất định sẽ có kết quả, nhất định 

có thể thỏa cái nguyện vọng của bạn. Nhất ở vào thời 

đại hiện tại này, không luận làm bất cứ việc gì, không 

thể nào không có chướng ngại, nên nếu như bạn gặp 

phải  chướng  ngại  thì  tâm  liền  thoái  chuyển,  vậy  thì 

quyết định không thể có thành tựu. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên đối với thôn Di Đà, bạn 

xem thử ông phát nguyện, sau khi nguyện đã phát ra, 

thì thiết thật mà làm, không có ngày nào không nghĩ 

đến, ngay đến tối ngủ nằm mộng cũng nghĩ đến, thôn 

Di Đà đã bị ông nghĩ tưởng như vậy mà thành công. 

Chướng ngại ngay trong đó nhiều thật là nhiều, ông 

quyết không thoái chuyển, quyết không thay đổi. Đây 

chính là chí tâm mà cầu, vì chúng sanh, không phải vì 

chính mình. Chúng sanh từ vô thỉ  kiếp  đến nay, tạo 

tác vô số nhân duyên bất thiện, ngày nay tuy là có Bồ 

Tát, tuy là có người muốn giúp ông làm việc tốt cũng 

không tránh khỏi được ma chướng. Ma chướng nhất 

định  phải  có  thiện  tri  thức  vì  chúng  ta  làm  tăng 

thượng duyên, Phật lực sẽ gia trì. Thế nhưng nếu như 

không có người chăm chỉ nỗ lực mà làm, thì sức của 

Phật cũng không thể giúp được. Luôn phải có người 

làm việc thay Phật, Phật lực mới có thể gia trì được, 

còn như không có người chịu làm, Phật Bồ Tát có từ 

bi  hơn,  oai  thần  sức  mạnh  có  lớn  hơn  cũng  luống 

216 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không. 

Cho nên chúng ta đối với thiện tri thức như vậy 

phải  cảm  ân  đội  đức.  Hai  ngày  qua  ông  nói  với  tôi, 

việc  của  Dương  Lịch  Cảng  đàm  phán  cũng  khá  tốt 

rồi, lớp học của “YaMaHa” hiện tại cũng đã tìm nơi 

để dọn đi. Lý hội trưởng hạn định thời gian cho họ là 

6 tháng, người của đối phương hỏi tại vì sao ông hạn 

định thời gian 6 tháng? Cư sĩ Lý nói “tôi vì học sinh 

của  trường  mà  lo  nghĩ,  6  tháng  thì  học  kỳ  này  của 

chúng kết thúc rồi, không nên để cho học kỳ này việc 

học có chướng ngại”. Cho nên mỗi niệm vì người mà 

lo nghĩ, không hề vì chính mình mà lo nghĩ, học sinh 

luôn là một học kỳ là kết thúc một giai đoạn, đến học 

kỳ sau đổi một trường học khác để tiếp tục học tập, 

không có chướng ngại đối với học tập của chúng, đây 

là tâm trạng của Bồ Tát. Cho nên ông hiện  tại ngày 

ngày đang nghĩ tưởng, sau khi tiếp  nhận rồi làm thế 

nào tu sửa chỉnh lý lại, chúng ta dọn qua bên kia làm 

thế nào vận dụng cái đạo tràng này? Đồng thời thôn 

Di Đà cũng có thể khởi công. Tôi nghĩ thôn Di Đà đại 

khái  7  đến  8  tháng  có  thể  khởi  công,  chúng  ta  có 

được một thiện tri thức như vậy, đại biểu chư Phật Bồ 

Tát, thực tiễn đại từ đại bi của Phật Bồ Tát, mỗi giờ 

mỗi  phút  đang  chăm  sóc  chúng  ta.  Đây  chính  là  có 

nguyện  ắt  thành.  Phải  có  tín  nguyện  kiên  định,  thật 

tâm  tinh  tấn  không  ngừng,  huống  hồ  là  vì  nguyện 

vọng lợi ích của đại chúng, quyết định được Phật Bồ 

Tát hộ niệm, Long thiên thiện thần ủng hộ. Bên dưới 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







là  Tự  Tại  Vương  Như  Lai,  cụ  thể  dạy  bảo  Ngài 

phương pháp. Mời xem kinh văn: 

CHÁNH KINH: “Nhữ tự tư duy, tu hà phương tiện, 

nhi năng thành tựu Phật sát trang nghiêm. Như sở 

tu hành,  nhữ  tự  đương  tri,  thanh  tịnh  Phật quốc, 

nhữ ưng tự nhiếp” 

 [Dịch nghĩa: Ông tự suy nghĩ tu phương tiện nào để 

 thành  tựu  được  cõi  Phật  trang  nghiêm.  Việc  tu 

 hành  như  thế  ông  nên  tự  biết,  đối  với  việc  thanh 

 tịnh cõi Phật ông nên tự nhiếp] 

Cái đoạn khai thị này của Phật đã nói ra ba chữ 

“tự”:  “Nhữ  tự  tư  duy,  nhữ  tự  đường  tri,  nhữ  ưng  tự 

nhiếp”39. Ba cái  chữ  “tự” này, ý nghĩa rất  sâu. Khai 

đạo của Phật đối với Ngài, loại phương thức này gần 

như là hoàn toàn giống nhau với thiền tông, thiền cơ. 

Vậy thì do đây có thể biết Pháp Tạng không phải là 

người thông thường, theo lý mà nói cái điểm này của 

Phật,  Ngài  liền  hoát  nhiên  đại  ngộ,  thế  nhưng  Ngài 

rất từ bi, Ngài không đem cái cảm thọ của Ngài hiển 

lộ ra, cho nên phía sau giảng: 

CHÁNH  KINH:  “Tư  nghĩa  hoằng  thâm,  phi  ngã 

cảnh giới” 

 [Dịch nghĩa: Nghĩa ấy sâu thẳm chẳng phải là cảnh 

 giới của con] 

218 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Kỳ  thật  đây  là  đang  biểu  diễn,  diễn  để  cho 

chúng ta xem. Chúng ta đối với khai thị của Thế Gian 

Tự Tại Vương, đích thực không thể thể hội, chúng ta 

không biết được Ngài nói ra là cái ý gì. 

Cổ đức nói với chúng ta, ba cái chữ “tự” là trực 

chỉ nhân tâm. Ý nghĩa chính là nói, nếu bạn muốn cầu 

vô thượng đạo, nếu bạn muốn cầu y báo, chánh báo, 

phương  pháp  giáo  hóa  chúng  sanh,  ba  loại  trang 

nghiêm siêu thắng cõi nước chư Phật. Đến chỗ nào để 

cầu? Cầu ngay trong tự tánh. Phật nói là lời chân thật, 

lìa khỏi tự tánh, không thể tương ưng với tự tánh thì 

bạn quyết định không thể mãn nguyện. 

Trong  Phật  pháp  đã  nói  “Phật  thị  môn  trung, 

hữu cầu tắc ứng”. Tại vì sao nói được khẳng định đến 

như vậy, có cầu ắt có ứng? Hướng trong tự tánh mà 

cầu, thì liền hữu cầu tắc ứng, hướng ra bên ngoài mà 

cầu  chưa  chắc  sẽ  có  ứng.  Ngạn  ngữ  thường  nói  thế 

gian  có  hai  cái  khó  “Cầu  người  khó,  lên  trời  khó”, 

hướng vào chính mình mà cầu thì dễ, bạn hướng đến 

Tự Tại Vương mà cầu cũng không được, Ngài cũng 

không  giúp  được  cho  bạn,  Ngài  chỉ  có  thể  dạy  bạn, 

bạn nhất định phải cầu ở chính mình. 

Cho nên ba cái chữ “tự” này, là nói tự tánh, tự 

tánh  của  chính  mình.  Trong  Phật  pháp  thường  nói 

“Tất  cả  pháp  không  rời  tự  tánh”.  Còn  trên  “Kinh 

Quán  Vô  Lượng  Thọ”  đã  nói  “Tâm  tác  tâm  thị”40, 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







nguyên lý niệm Phật thành Phật chính là hai câu nói 

này  trên  Quán  Kinh   “Thị  tâm  thị  Phật,  thị  tâm  tác 

 Phật”  41, căn cứ cái đạo lý này, niệm Phật thành Phật. 

Bạn phải chân thật hiểu rõ cái đạo lý này: “Thị tâm là 

Bồ Tát, thị tâm làm Bồ Tát”, “Thị tâm thị người”, thị 

tâm liền làm người, là người thế nào vậy? 5 giới 10 

thiện  là  người,  bạn  ở  trong  mười  pháp  giới,  cái  tâm 

đó liền biến thành người, thì làm người; “Thị tâm, thị 

quỷ”, thị tâm liền làm ngạ quỷ. Quỷ là gì vậy? Lòng 

tham! Người lòng tham nặng, chúng ta đều nói người 

đó là đầu óc của quỷ, cái tâm đã làm quỷ rồi, tương 

lai  họ  đến  cái  cõi  nào  vậy?  Sẽ  đi  đến  cõi  quỷ.  Nếu 

như cái tâm này có sân hận, đố kỵ sân hận, “Thị tâm 

thị  địa  ngục”,  thị  tâm  liền  làm  địa  ngục.  Tất  cả  vạn 

pháp không lìa tự tánh, Phật nói ra cái đạo lý này với 

chúng ta. 

Pháp Tạng phát ra là cái tâm gì? Phát ra là tâm 

Phật, thì đi làm Phật, hơn nữa còn siêu việt hơn tất cả 

chư  Phật.  Cho  nên  chỉ  cần  bạn  phát  ra  là  chân  tâm, 

tinh  tấn  không  ngừng,  bạn  nhất  định  sẽ  được  thánh 

quả. 

Trên kinh Đại thừa thường nói, kinh đại thừa là 

 “Nói lời chân thật”  42, nói cảnh giới thân chứng trên 

quả địa Như Lai, nhân quả đồng thời, đó là thật, là sự 

thật. Cho nên một niệm tham, tâm chúng ta khởi lên 

nghiệp  nhân  của  đường  ngạ  quỷ  liền  thành  tựu  rồi, 

trong  A  Lại  Da  Thức  đã  trồng  xuống  hạt  giống  của 

220 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cõi ngạ quỷ rồi; Một niệm tâm sân khởi lên hạt giống 

của  địa  ngục  đã  thành  tựu.  Cái  ý  niệm  này  là  nhân, 

chủng tử kết nghiệp tập trong A Lại Da Thức là quả. 

Chủng  tử  nghiệp  tập,  quả  lại  biến  thành  nhân,  gặp 

được  duyên  liền  khởi  hiện  hành,  liền  lại  biến  thành 

quả. Chủng tử khởi hiện hành, hiện hành gieo chủng 

tử vĩnh viễn đang tuần hoàn không dứt, đây chính là 

chúng  ta  thường  nói:   “Vạn  pháp  giai  không,  nhân 

 quả bất không”  43, nhân quả tuần hoàn chuyển biến thì 

có.  Đây  là  Phật  nói  ra  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân 

sanh. Phật lại nói  “Nhân cái quả hải, quả triệt nhân 

 nguyên”  44. Ý nghĩa của câu nói này cực sâu cực rộng. 

“Nhân cái hải quả” nói rõ khởi tâm động niệm 

của chúng ta, cái niệm này liền châu biến pháp giới, 

pháp giới là quả hải. Không nên nói chúng ta làm một 

sự việc, đừng cho rằng sự việc của chúng ta làm là rất 

ẩn mật, không có người nào biết được, bạn nghĩ vậy 

là bạn hoàn toàn sai lầm. Ẩn mật của bạn, bạn tưởng 

không có người biết, nhưng thực tế chỉ có thể che đậy 

người ngu si, phàm phu ngu si không biết, chư Phật 

Bồ Tát làm gì mà không biết chứ? Bởi vì bất cứ một 

ý niệm nào, ý niệm vừa khởi liền châu biến pháp giới, 

sự việc này các nhà khoa học hiện tại gọi là sóng tư 

tưởng, tốc độ của sóng tư tưởng quá lớn, không cách 

gì  tưởng  tượng  được.  Chỗ  này  mới  vừa  động  liền 

châu  biến  pháp  giới  không  như  sóng  động  của  vật 

chất. Sóng động của vật chất, chúng ta nói sóng động 

của  ánh  sáng,  sóng  động  của  điện,  sóng  động  của 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







thanh  âm.  Âm  thanh,  tốc  độ  thì  rất  là chậm.  Lấy  cái 

biết hiện tại của chúng ta như hệ ngân hà, khoa học 

gia nói với chúng ta, từ hai đầu của hệ ngân hà, nếu 

từ bên đây đi đến bên kia, dùng tốc độ của ánh sáng 

phải đi hai mươi vạn năm. Hai muơi vạn năm tốc độ 

ánh sáng đó mới đến nơi, vậy bạn mới biết được tốc 

độ  của  ánh  sáng  chậm  đến  mức  nào.  Ở  trong  thái 

không tốc độ của ánh sáng rất chậm. Thế nhưng sóng 

của tư tưởng không như vậy, vừa mới động thì châu 

biến  pháp  giới,  cho  nên  có  thể  lập  tức  tương  thông 

với  chư  Phật  Bồ  Tát.  Chúng  ta  khởi  lên  một  niệm 

thiện,  cảm  ứng  tương  thông  với  Phật  Bồ  Tát,  thiện 

thần;  Khởi  lên  niệm  ác,  cũng  khởi  lên  cảm  ứng  với 

ma vương, yêu  ma, họ đến để giúp  bạn, giúp  cái  ác 

bạn thêm lớn, đến gia trì bạn, giúp cho bạn nhanh vào 

ba đường ác, nhanh chóng đọa địa ngục, đó là yêu ma 

quỷ quái. Xem bạn khởi lên ý niệm gì, dùng cái tâm 

gì, chỗ này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

 “Quả triệt nhân nguyên”  là từ ở trên nhân mà 

nói,  chư  Phật  Như  Lai  ở  quả  địa,  chúng  sanh  mười 

pháp  giới  khởi  tâm  động  niệm  lời  nói  việc  làm,  các 

Ngài đều biết, chỗ này trên kinh nói rất rõ ràng. Thế 

giới  Tây Phương Cực Lạc không chỉ A Di Đà Phật, 

chư  đại  Bồ  Tát,  phàm  là  người  vãng  sanh  thế  giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  cho  dù  là  người  hạ  hạ  phẩm 

vãng  sanh,  trên  kinh  đều  nói   “Thiên  nhãn  đồng  thị, 

 thiên  nhĩ  triệt  thính,  tha  tâm  biến  tri”  45,  Vãng  sanh 

thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là  quả  báo,  quả  triệt 

222 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhân nguyên. 

Cho nên sau khi đọc kinh văn này rồi, chân thật 

là dựng cả lông tóc, chúng ta làm sao  dám khởi lên 

một  ác  niệm  nào?  Làm  sao  dám  làm  việc  xấu?  Có 

được  năng  lực  gì  có  thể  giấu  được  người?  Bạn  cho 

rằng giấu  được người, chẳng qua là tự gạt  mình gạt 

người mà thôi, là việc không thể nào. Đây đều là nói 

lời  chân  thật  với  bạn.  Bạn  đã  biết  rõ  chân  tướng  sự 

thật, phát ra một thiện nguyện, chân tâm phát nguyện, 

tinh tấn không giải đãi, làm gì mà không thành tựu? 

Nhất  định  thành  tựu,  nên  gọi  là  “Tâm  tưởng  sự 

thành” đều là chân thật. 

Ở chỗ này Phật nói ra ba chữ “Tự”, thực tế mà 

nói  hết  lời  khuyên bảo, ý nghĩa rất sâu rất rộng. Cổ 

đức  giảng  kinh  nói  đến  chỗ  này,  cũng  tiết  lộ  ra  cho 

chúng ta một tin tức, Ngài nói ở trong đây chí ít có ba 

ý nghĩa: 

Cái  ý  thứ  nhất:    Là  nói  Tỳ  Kheo  Pháp  Tạng 

thiện căn sâu dầy. Phía trước chúng ta đọc đến, Thế 

Tôn vì chúng ta giới thiệu người này “Cao tài dũng 

 triết,  dữ  thế  siêu  dị,”   [Cao  tài  dũng  triết,  trỗi  lạ  hơn 

đời].  Đây  không  phải  là  người  thông  thường,  mà  là 

người rất thông minh, có trí tuệ, có tâm từ bi, có nghị 

lực.  Nên  đối  với  hạng  người  này  làm  thế  nào  thành 

tựu cõi Phật trang nghiêm? Vậy Phật có cần phải nói 

ra  hay  không?  “Ông  phải  chính  mình  biết  làm  thế 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







 nào,”   đó  là  một  ý.  Cũng  chính  là  nói  rõ  không  cần 

Phật phải nói ra nhiều, ông chính mình phải nên biết 

nghĩ ra được, huống hồ thời gian gần bên Như Lai rất 

dài, thường thường nghe kinh thỉnh pháp, đã huân tập 

thành chủng, không cần Phật phải nói ra nhiều, đây là 

một ý. 

Cái ý nghĩa thứ hai:   Là nói nhiếp thủ Phật quốc. 

Đây là phía trước Ngài có cái nguyện vọng này, nếu 

muốn siêu việt cõi nước chư Phật, hay nói cách khác 

bạn đối với tình hình trong cõi nước chư Phật, nghiệp 

nhân quả báo, lý luận và sự thật, bạn không thể không 

biết, sau đó bạn mới hiểu được làm thế nào chọn lựa, 

biết được làm thế nào để lấy bỏ thỏa đáng. Căn tánh 

chúng  sanh  mười  phương  thế  giới  không  như  nhau, 

ưa thích cũng không như nhau, có một số cõi Phật là 

Tịnh Độ, có một số cõi Phật là uế độ, có một số cõi 

Phật  chúng sanh trong đó rất phức tạp, như  thế giới 

Ta Ba chúng ta thì rất phức tạp, có một số cõi nước 

thì rất đơn thuần, nên loại nhiếp thủ này, tùy theo ý 

của bạn, bạn ưa thích lấy bỏ thế nào, đó là việc của 

chính bạn, người khác làm sao có thể miễn cưỡng bạn 

được. Tùy theo nhu cầu của người, tùy theo sở thích 

của  người.  Cái  ý  này  chính  là  nói  cũng  không  cần 

Phật  phải  chỉ  dạy  cho  bạn,  bạn  chính  mình  thông 

minh như vậy, có trí tuệ như vậy, thiện ác phải quấy, 

chân vọng lợi hại, bạn đều có năng lực phân biệt. Đây 

là cái ý thứ hai. 

224 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cái ý thứ ba: Là nói phàm hễ ở Tịnh Độ có Báo 

độ,  ở  trong  đây  có  tự,  có  tha.  Báo  độ,  chúng  ta 

thường nói cõi Thật Báo Trang nghiêm, cõi Thật Báo 

trang  nghiêm  là  báo  độ  của  Như  Lai,  Bồ  Tát  cũng 

không  phân.  Chỗ  này  nói  với  chúng  ta  một  việc  gì 

vậy? Độ là hoàn cảnh y báo của chúng ta, cũng chính 

là  nói  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  chúng  ta,  hoàn  cảnh 

sinh  hoạt  tốt  xấu,  từ  nơi  tâm  chúng  ta  biến  hiện  ra, 

tâm  của  bạn  tốt,  hoàn  cảnh  cư  trụ  của  bạn  liền  tốt, 

tâm của bạn bất thiện, hoàn cảnh cư trụ của bạn liền 

bất  thiện,  y  báo  tùy  theo  chánh  báo  chuyển.  Phật  là 

đạt đến chí thiện cứu cánh viên mãn, cho nên báo độ 

của  Ngài  trang  nghiêm,  chư  đại  Bồ  Tát  cũng  không 

thể nào so sánh. Báo độ Như Lai trang nghiêm Phật, 

Bồ  Tát  có  thể  hưởng  thụ  hay  không? Chưa  hề  thấy, 

có  thể  hưởng  thụ  mấy  phần  nhưng  không  thể  nào 

hưởng thụ đến viên mãn. Tại vì sao vậy? Không phải 

cảnh giới chính mình. Cái ý này rất sâu, hiểu rõ cái ý 

này. 

Ngày nay cái thế giới này chúng ta trược ác đến 

cùng tột, ở trên kinh Phật nói “Đời ác năm trược”46, 

nói không sai chút nào. Ba ngàn năm trước, đã nói xã 

hội của ba ngàn năm sau, dường như Thế Tôn chính 

mắt nhìn thấy, trược ác đến cùng tột. Tại vì sao có thể 

biến thành ra như vậy? Biến thành ra như vầy là do 

tất cả chúng sanh kiến giải sai lầm, tư tưởng sai lầm, 

kiến giải, tư tưởng hoàn toàn trái với tự tánh, do bởi 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







tư  tưởng  cùng  kiến  giải  sai  lầm,  mới  sanh  khởi  vô 

lượng vô biên phiền não. Các vị phải nên biết, trong 

năm  trược  hai  điều  (“Kiến  trược,  Phiền  não  trược”) 

này là nhân tố quan trọng nhất, sau đó mới có Chúng 

sanh trược, vô số chúng sanh đại  địa, động vật  thực 

vật  khoáng vật  đều biến  chất; Mạng trược, đời sống 

rất gian nan, rất là đau khổ, thọ mạng ngắn ngủi, bệnh 

tật tăng nhiều, bệnh tật kỳ lạ đều xuất hiện ra. Hợp lại 

nên gọi là kiếp trược, thời đại này thật không tốt, là 

thời  đại  kiếp  nạn,  chúng  ta  liền  biết  được.  Làm  sao 

cứu  vãn?  Vẫn  phải  từ  kiến  giải,  cứu  vãn  từ  trên  tư 

tưởng. Nếu như chúng ta đem cách nhìn cách nghĩ sai 

lầm  của  chúng  ta  đều  có  thể  sửa  đổi  làm  mới  lại, 

người  người  đều  có  chánh  tri  chánh  kiến,  tư  tưởng 

kiến giải gần giống với chư Phật Bồ Tát, hoàn cảnh y 

báo của chúng ta cũng sẽ chuyển đổi lại. 

Phật  pháp  có  thể  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh, 

“Độ tất cả khổ ách”. Đạo lý chính ngay chỗ này. Cho 

nên  trong  ba  ý  nghĩa  này  ý  nghĩa  rất  sâu,  Tự  Tại 

Vương  Như  Lai  giáo  huấn  Pháp  Tạng   “Thanh  tịnh 

 Phật  quốc,  ông  phải  nên  tự  nhiếp”.   Ông  hiểu  rõ 

những nguyên tắc nguyên lý này, không hiểu rõ vậy 

Phật phải nói với Ngài, ông hiểu rõ cái đạo lý này rồi, 

hiểu rõ những nguyên tắc nguyên lý này, những vấn 

đề  này  cần  phải  hỏi  nữa  hay  sao?  Lời  đáp  này  của 

Phật  gần  như  là  đáp  không  cần  hỏi,  trên  thực  tế  ý 

226 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nghĩa rất sâu. 

Hôm  nay  thời  gian  đã  hết  rồi,  chúng  ta  chỉ 

giảng đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

(HẾT TẬP 9) 



227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 

 

Chú giải: 



1 “Lục tức Phật”: Lục tức Phật gồm có: Lý tức Phật, Danh-tự tức 

Phật,  Quán-hạnh  tức  Phật,  Tương-trợ  tức  Phật,  Phần-chứng  tức 

Phật, Cứu-kính tức Phật. 

1-   Lý  tức  Phật:  Lý  tức  là  nghĩa  lý.  Hiễu  rõ  được  nghĩa  lý  của 

Ðức-Phật  đã  dạy  trong  câu  ''Chúng  sanh  vốn  đủ  Phật  tánh, 

cùng các đức Như Lai không hai không khác''; hay trong câu: 

''Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật'';  hiểu  rõ  được  lý  ấy  tức  là 

Phật. 

2-   Danh tự tức Phật: Danh tự ở đây tức là những kinh điển, hay 

những lời  thuyết  pháp mà mình đã học hay đã nghe được, và 

đã hiểu được thông suốt rằng: ''Hết thảy các pháp đều là Phật 

pháp''.  Danh tự tức Phật nghĩa là lãnh hội được lý tánh của vũ 

trụ, vạn hữu qua kinh điển, văn tự tức là Phật. 

3-   Quán  hạnh  tức  Phật:  Quán  hạnh  là  quán  tưởng.  Hạnh  là  tu 

hành, hành động; nói một cach tổng quát: quán hạnh tức Phật 

nghĩa là thực hành đúng theo lời Phật dạy tức là Phật. 

4-   Tương trợ tức Phật: Chữ tương trợ ở đây có nghĩa là trong lúc 

mình tu hành, tuy chưa có thể thực chứng được lý tánh, nhưng 

tâm mình đã được yên lặng, nơi lý đã mường tượng như tuồng 

đã chứng được, nên gọi là tương trợ tức Phật. Ðến đây tức là 

Phật thập tín, thuộc về nội phàm (phàm phu trong nội giáo). 

5-   Phần chứng tức Phật: Theo Thiên-thai tôn, thì vô minh như là 

228 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tấm  màn  dày  đặc,  gồm  có  41  lớp;  mỗi  khi  nhờ  công  phu  tu 

hành,  phá  được  một  lớp,  tức  là  chứng  được  một  phần  Trung 

đạo. Ðó là ý nghĩa của phần chứng tức Phật.  Ðến nay tức là đã 

lên  đến  các  bậc  Thập  trụ,  Thập  hạnh,  Thập  hồi  hướng,  Thập 

địa và Ðẳng giác. 

6-   Cứu  cánh  tức  Phật:  Cứu  cánh  tức  là  đạt  đến  bực  cuối  cùng, 

chứng được chỗ mầu nhiệm cực điểm, nghĩa là đến bực Diệu 

giác,  Chủng  trí  đều  viên  mãn.  Ðến  đây  tức  là  đến  bực  Diệu 

giác hay Phật. 

Chúng ta nên nhớ  rằng  ''Lục tứ  Phật'' này có phân biệt  Lý và 

Sự khác nhau. Về lý thì mới bắt đầu bước lên bực thứ nhất và vị đã 

đến từng bực thứ sáu, đều bình đẳng như nhau, không hơn không 

kém, vì thể tánh vẫn là một và mọi chúng sanh đều là Phật. Cái Lý 

này  đem  lại  cho  hành  giả  và  sự  phấn  khởi,  trên  đường  tu  hành, 

không sanh lòng chán nản, không buồn trách mình chậm thành đạo 

quả mà thối tâm. 

Nhưng về sự thì vị thứ cao thấp đều có trật tự, kẻ mới tu hành và vị 

đã  chứng  quả  Phật,  không  thể  như  nhau  và  ngang  nhau  được. 

Người tu hành hiểu rõ như thế mới không sanh lòng tăng-thượng-

mạn, tự xưng là Phật là Thánh trên bước đường tu hành của mình. 

(Phật học phổ thông – tập II- HT. Thích Thiện Hoa) 

2 “Biết đủ thì thường vui”: Tri túc thường lạc. 

3  “Đắc  thiên  hạ  anh  tài,  nhi lạc  dục  chi”:  Được  và  dạy  anh  tài 

trong thiên hạ, ấy là vui thứ ba. Mạnh Tử viết trong sách Tận, Tâm, 





229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 



Thượng.  Quân  tử  tam  lạc  (Quân  tử  có  ba  vui)  Phụ  mẫu  câu  tồn, 

huynh đệ vô cố, nhất lạc dã; Ngưỡng bất quý ư thiên, phủ bất tạc ư 

nhân, nhị lạc dã; Đắc thiên hạ anh tài nhi giáo dục chi, tam lạc dã). 

Nghĩa là Cha mẹ đều còn, anh em không bị gì, ấy là vui thứ nhất; 

Ngửa mặt lên trời mà không hổ, cúi đầu đối với người mà không 

thẹn, ấy là vui thứ nhì; Được và dạy anh tài trong thiên hạ, ấy là 

vui thứ ba. 

4  “Chư  ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng  hành”:  Đoạn  tất  cả  ác, 

làm tất cả thiện. 

5 “Cụ túc chúng giới, không phạm oai nghi”: Giữ gìn đầy đủ các 

giới, không phạm oai nghi 

6 “Vô hữu thị xứ”: Không có chuyện này 

7 “Phật thị môn trung, hữu cầu tắc ứng”: Trong cửa Phật, có cầu 

tất có ứng 

8 “Tiên nhập vi chủ”: Cái gì vào trước sẽ làm chủ. Con người có 

hai  đặc tính lớn một là tiên nhập vi  chủ  (cái  gì  vào trước sẽ làm 

chủ)  và  hai  là  nhãn  kiến  vi  thực  (điều  gì  thấy  mới  cho  là  thật). 

Phương thức tư duy của con người thường bị cục hạn bởi hai đặc 

tính lớn này. 

9  “Khắc  kỷ  tác  thánh”:  Phàm  phu  có  thể  khắc  phục  được  vọng 

niệm của chính mình, thì bạn liền có thể làm thánh. 

10 “Tịch nhi thường chiếu”: Vắng thường soi, soi mà thường 

vắng (“Chiếu nhi thường tịch”) ( Chú giải kinh Vô lượng thọ-

 niemphat.net)  

230 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



11 Ngài đã làm được viên mãn hai câu này: 

    Nguyện đương an trụ Tam Ma Địa. 

Hằng phóng quang minh chiếu nhất thiết. 

12 Phật nói ba cõi, chín địa tổng cộng có 88 phẩm: 

  

Về  Kiến  hoặc:  Ở  cõi  Dục  giới  có  32  món  mê  lầm,  ở  cõi 

Sắc giới có 28 và Vô sắc giới cũng có 28, cộng lại thành 88 món 

mê lầm. Cái lầm ở cõi Dục rất thô, đến cõi Sắc và Vô sắc giới thì 

vi  tế  hơn.  Ðoạn  được  88  thứ  Kiến  hoặc  trong  ba  cõi,  thì  chứng 

đặng quả thánh thứ nhất trong bốn quả của Tiẻu thừa là Tu đà hoàn 

(Tàu dịch là Dự lưu). Ðến quả này, 81 phẩm tư hoặc của ba cõi vẫn 

chưa đoạn trừ. 

Về Tư hoặc: Cõi Dục giới có 4: tham, sân, si, mạn. Cõi Sắc 

giới và Vô Sắc, mỗi cõi có 3 (vì trừ sân). Cộng chung lại là 10 món 

Tư hoặc. Vì chúng có thô vi tế không đồng nên phân ra có thượng, 

trung,  hạ  phẩm.  Mỗi  phẩm  lại  phân  ra  ba  phẩm  nữa  là:  Thượng, 

trung, hạ cộng thành 9 phẩm. Trong ba cõi có chia ra làm 9 địa mỗi 

địa có 9 phẩm Tư hoặc từ thô đến tế, cộng chung 9 địa thành ra 81 

Tư hoặc. Chín phẩm Tư hoặc ở cõi Dục thì rất thô, còn hai cõi trên 

lần vi tế. Các thứ phiền não Tư hoặc vi tế dây, chiêu cảm với nhữn 

khổ quả sanh tử, luân hồi trong cõi, chứng quả A la Hán. 

13  Bát  nạn:  Tám  nạn  ngăn  trở  không  cho  tiếp  xúc  được,  hay  là 

không giác ngộ được những chân lý của đạo Phật:  

1- Sinh ở địa ngục, 2. Cõi ngạ quỷ; 3. Cõi súc sinh; 4. Sinh 

ở Bắc Câu Lư Châu (một vùng sung sướng nhiều và không có khổ, 





231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 



do đó mà khó nhận thức được chân lý khổ); 5. Sinh ở cõi trời có 

thọ  mạng  lâu  dài  (trời  Trường  thọ  –  Vô  sắc  giới  thiên,  do  đó  mà 

khó nhận thức được chân lý vô thường); 6. Sinh ra bị mù điếc câm 

ngọng; 7. Có trí thức thế gian, có biện tài (thế trí biện thông) do đó 

có thể kiêu mạn; 8. Sinh vào thời không có Phật pháp (ví dụ trước 

hay sau thời Phật quá xa) –  Trích: Phật học phổ thông – HT. Thích 

 Thiện Hoa. 

14 “Tinh thành sở chí, kim thạch vi khai: Sức thành khẩn hướng 

đến đâu, có thể chẻ núi, phá vàng đến đó. Tiếng Việt “Có công mài 

sắt có ngày nên kim”. 

15 “Cầu tri”: Cầu hiểu biết 

16 “Kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”: Xây dựng đất nước, 

cai trị dân chúng, việc giáo dục đứng hàng đầu. 

17 Lục Quần tỳ kheo: Chữ Phạn là sad-vargīka-bhiksu, chỉ sáu tỳ 

kheo ác tâm kết bè kết đảng vào thời Phật còn tại thế; họ chẳng giữ 

giới luật và làm nhiều chuyện ác, đức Phật chế giới luật phần nhiều 

cũng  vì  sáu  người  này. Tên  của  họ  ghi  trong  các  bộ  luật  chẳng 

giống  nhau,  thí  dụ  như  Tứ  Phần  Luật  quyển  22  ghi  sáu  tỳ  kheo 

gồm:  Nan  Ðà  (Nanda),  Uất  Nan  Ðà  (Upananda),  Ca  Lưu  Ðà  Di 

(Kalodayin),  Chan  Ðà  (Chanda),  A  Thuyết  Ca  (Asvaka,  hay  còn 

gọi  là  Mã  Túc,  Mã  Sư),  Phất  Na  Bạt  (Punarvasu,  dịch  là  Mãn 

Túc).  (Lược trích từ Phật Quang Sơn Từ Ðiển) 

18  “Vô  duyên đại  từ,  đồng  thể  đại bi”:  Yêu  thương  chúng  sanh 

không có điều kiện, thương xót chúng sanh vì cùng một bản thể. 

232 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



19 Kệ tụng thứ 8:  

Nguyện an trụ vào Tam ma địa 

Hằng phóng hào quang chiếu khắp nơi 

Chạm đến được vào nơi thanh tịnh, 

Thù thắng trang nghiêm không ai bằng. 

Chúng sanh luân hồi trong các cõi 

Mau về cõi con hưởng an lạc 

Thường vận từ tâm cứu hữu tình 

Độ tận vô biên chúng sanh khổ 

20  “Nhập  đạo  yếu  môn,  phát  tâm  vi  thủ,  tu  hành  cấp  vụ,  lập 

nguyện  cư  tiên”:  Cửa  yếu  vào  đạo,  lấy  sự  phát  tâm  đứng  hàng 

đầu, tu  hành là việc cấp thiết, lấy sự lập nguyện làm bước trước, 

nguyện có lập thì chúng sanh mới độ nổi, tâm có phát thì Phật đạo 

mới tựu thành. Lời dạy ấy cho chúng ta thấy được tầm quan trọng 

của sự phát nguyện. 

21 “Thành ư trung”, “Hình ư ngoại”: Trong lòng thành thực thì 

sự thành thực hiện ra mặt  

22 “Hình ư ngoại”: Chú thích 24 

23 “Tu hành cấp vụ”: Tu hành cấp bách không thể chờ. 

24 “Phân biệt diệc phi ý”: Phân biệt nhưng không có ý. 

25 “Quảng tuyên kinh pháp”: Rộng giảng kinh pháp. 

26  “Cử  nhất  ngung  bất dĩ  tam  ngung  phản,  tắc  bất  phục dã”: 

Khổng  Tử  nói  rõ  thái  độ  dạy  học  của  mình  rằng:   Cử  nhất  ngung 

 bất  dĩ  tam  ngung  phản,  tắc  bất  phục  dã”  ( Luận  ngữ,  Thuật  nhi, 





233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 



VII). Có nghĩa là: Vật  có 4 góc, đã chỉ bảo cho biết  một góc mà 

không suy ra ba góc kia thì không dạy nữa. 

27 Giả đãi: Trễ nải, trái với Cần tâm sở trong 11 món thiện. 

28 Phóng dật: Buông lung  (Duy thức tam thập tụng dị giải: Ngài 

 THIÊN  THÂN  Bồ  Tát  tạo  luận,  Ngài  HUYỀN  TRANG  Pháp  sư 

 dịch chữ Phạn ra chữ Hán , Ông ĐƯỜNG ĐẠI VIÊN giải dễ gọn, 

 Sa môn THÍCH THIỆN HOA dịch lại chữ Việt và lượt giải.) 

29 Mỗi ngày phải nên có ba lần phản tỉnh: “Nhất nhật tam tỉnh, 

sai bất quá nhị”: Mỗi ngày ba lần tỉnh ngộ, sai không quá hai lần. 

30  Bốn  tướng:  Vô  ngã  tướng,  Vô  nhân  tướng,  Vô  chúng  sanh 

tướng,  Vô  thọ  giả  tướng:  Không  có  tướng  ta,  không  có  tướng 

người, không có tướng chúng sanh, không có tướng thọ giả 

31 “Thường tác như thị quán”: Thường quán sát như vậy. 

32 “Nhất tức nhất thiết, nhất thiết tức nhất”: Một tức tất cả, tất 

cả tức là một. 

33 “Nguyện phổ văn”: Nguyện nghe danh. 

34 “Giáo thọ danh tự”: Tiếng tăm quốc độ. 

35 “Quốc độ, giáo thọ danh tự, giai văn thập phương”: Quốc độ 

mình ở, giáo thọ, danh hiệu đều nổi tiếng mười phương. 

36  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh, như lộ 

diệc như điện, ưng tác như thị quán”: Tất cả pháp hữu vi, như 

mộng huyễn bèo bọt, như sương cũng như điện, phải quán xét như 

vậy. 

37 “Giai tác A Duy Việt Chí Bồ Tát”: Đều là A Duy Việt trí bồ 

234 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tát (Bồ tát Bát đại – Bồ tát Bất thoái chuyển). 

38 “Nhân vô thiên nhật  hảo, hoa vô bách nhật  hương”:  Người 

không  thể  tốt  mãi,  mà  sẽ  có  ngày  biến  xấu,  hoa  không  thể  thắm 

suốt, mà rồi sẽ héo tàn? 

39  “Nhữ  tự  tư  duy,  nhữ  tự  đường  tri,  nhữ  ưng  tự  nhiếp”:  Tự 

suy nghĩ, tự biết, tự nhiếp. 

40 “Tâm tác tâm thị”: Tâm này làm Phật, tâm này là Phật 

41  “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác  Phật”:  Tâm này là phật, tâm 

này làm Phật. 

42 Chân thật: Chân đế. 

43 “Vạn pháp giai không, nhân quả bất không”:  Vạn pháp đều 

không, nhân quả bất không. 

44  “Nhân  cai  quả  hải,  quả  triệt  nhân  nguyên”:  Nhân  bao  trùm 

biển quả, quả thấu tột nguồn nhân. 

Câu nói của cổ đức:  “Dĩ Quả Địa Giác vi Nhân Địa Tâm, cố đắc 

nhân cai quả hải, quả triệt nhân nguyên” (do dùng sự giác ngộ nơi 

quả  vị  để  làm  cái  tâm  trong  khi  tu  nhân  nên    nhân  bao  trùm  biển 

quả, quả thấu tột nguồn nhân) 

45  “Thiên  nhãn  đồng  thị,  thiên  nhĩ  triệt  thính,  tha  tâm  biến  tri”: 

Thiên Nhãn thấy thấu suốt, Thiên Nhĩ nghe thông suốt, Tha Tâm biết 

trọn khắp 

46 “Đời ác năm trược”: Ngũ trược ác thế - Trược là ô nhiễm: Kiếp 

trược, kiến trược, phiền não trược, chúng sanh trược, mạng trược 

chung. 





235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 







HỒI HƯỚNG 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

                NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT! 



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Phật  thuyết  đại  thừa  Vô  Lượng 

 Thọ  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  Kinh  –  Thuyết 

 giảng” - thành tâm cúng dường. 

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 





236 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm, trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 





237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 9 





238 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-
Tap-081-090





index-1_1.jpg





index-56_1.jpg





index-32_1.jpg





index-80_1.jpg





